La Persona - Julian Marias

(El presente texto es la transcripcion de una conferencia -Madrid, 2000, dictada por don
Julian Marias, que, como se sabe, no utiliza para ello un texto escrito - en la edicion se
mantiene el estilo oral.

Edicion: Ana Lucia C. Fujikura - http:.//www.hottopos.com/mp2/mariaspers.htm)

iBuenas tardes! Creo que este curso va a ser muy interesante porque no se limita a que yo
lo inicie ni siquiera a que se traten las cuestiones de las que me suelo ocupar. Es un curso
en el cual va a tener un puesto muy importante, una visién cientifica de la realidad y esto
creo que, desde varios puntos de vista que ustedes podran oir en sucesivas conferencias,
va a ser una introduccién a la manera que el hombre del siglo préximo va a tener de
enfrentarse con la realidad.

Esta amplitud de vision es algo decisivo y voy a tratar de justificar por qué he elegido una
parcela -una parcela muy reducida, minoritaria, dentro del conjunto de la realidad,
naturalmente- que es la persona, para hacer ver como es menester incluir este punto de
vista en una perspectiva general que ustedes van a poder conocer en las conferencias
sucesivas.

Se trata del problema de la realidad, se trata de que hay una pregunta fundamental,
pregunta que formuld, por primera vez que yo sepa, Leibniz, sobre la cual volvio, siglos
después, Unamuno, que ha aparecido con mucho relieve también en la obra de Heidegger:
¢ Por qué hay algo y no mas bien nada? Es la pregunta capital. A mi me sorprende siempre
el decir: hay algo, hay realidad. Es algo en lo cual estamos de tal manera que es casi
imposible hacerse cuestion de ello. Pero ¢por qué? ;Por qué hay algo? ;Por qué hay
realidad? Se piensa, se usa la palabra universo — los latinos decian omnitudo realitatis,
conjunto, la totalidad de la realidad. Si, pero ¢ por qué hay realidad? ¢Por qué hay algo?

Esto es algo capital y hay un riesgo intelectual que se esta produciendo en nuestra época y
es el plantearse una cuestion importante, apasionante, decisiva: ; Cédmo se ha engendrado,
cémo se ha organizado, cémo se ha producido la realidad, el universo? Se han multiplicado
doctrinas astronémicas, fisicas, en este tiempo que tiene mucho interés, se ha hablado
como se ha originado la realidad. Por ejemplo: la idea del Big Bang, la gran explosién inicial
de algo que podia ser minimo, o bien la implosién, un fenémeno contrario en apariencia.
Los dos son posibles, los dos son dos hipotesis cientificamente interesantes, quiza
apasionantes, en principio posibles. Pero se ha deslizado, en la conciencia de nuestro
tiempo, la idea de que esto es una explicacion suficiente de la realidad, del universo, pero,
sea como el universo sea constituido, desarrollado, configurado, el problema de su realidad
queda en pie, no ha sido tocado, ni siquiera rozado.

Durante mucho tiempo, desde el Antiguo Testamento, desde el Génesis - recuerden ustedes
el primer versiculo del Génesis: “en el principio, cred Dios el cielo y la tierra”- es decir, ha
aparecido la idea de creacion. La idea de creacién ha quedado muy desdibujada en el
mundo actual; evidentemente se mantiene, pero intelectualmente de una manera quiza
residual. Las realidades residuales me interesan mucho: hay muchas cosas que siguen



existiendo, pero de un modo puramente, como una continuacién debilitada, que ha perdido
vigencia, de algo que ha tenido enorme fuerza, que ha sido una realidad capital. La idea de
creacion quiere decir que esta realidad que conocemos, o intentamos conocer, que
intentamos imaginar, que es el universo, tiene autor, tiene fundamento. Su realidad depende
de algo que no es el universo, que es un acto de creacién, que hay un creador.

Como ven ustedes, esto es un problema que no tiene nada que ver con la cosmogonia.
Puede haber muy diversas cosmogonias, pueden ser verdaderas, pueden ser hipotesis
probables o muy interesantes, pero todas ellas tienen en comun que dejan intacto el
problema del fundamento de la realidad, de por qué hay algo y no mas bien nada. La idea
de creacién supone que hay una realidad divina, que no coincide con el mundo, no coincide
con el universo, no coincide con la realidad fisica y que es justamente el soporte, el
fundamento de su realidad. Por tanto, el problema queda en pie y es licito, es interesante,
es apasionante, que astrénomos o fisicos hagan teorias, interpretaciones acerca del origen,
de la configuracién del universo; pero con la conciencia de que con esto no han tocado la
cuestion fundamental de por qué hay algo y no mas bien nada.

Esto nos puede llevar a una consideracion distinta porque el problema es el siguiente:
¢ Quién se hace esa pregunta? ;Quién pregunta: por qué hay algo y no mas bien nada?
¢Por qué se pregunta y quién se pregunta por la realidad? Evidentemente es alguien;
alguien se hace esa pregunta. La idea es la siguiente: la ciencia -toda la ciencia, todas las
disciplinas- trata de entender esa realidad, trata de inteligir esa realidad. Pero hay un
problema: ¢ Esa realidad ha sido inteligida por alguien? 4 Es inteligible?

Ustedes piensen que, en una concepcidon que parta de la nocion de creacion,
evidentemente ese universo ha sido entendido por el creador, que lo ha creado
entendiéndolo, ha realizado algo que se ha propuesto poner la existencia, a lo cual se ha
propuesto dar existencia y, por consiguiente, ese universo ha sido inteligido, lo cual muestra
que, en principio por lo menos, es inteligible. EI hombre podra entenderlo de modo penoso,
dificil, al cabo de mucho tiempo, de manera incompleta, pero la posibilidad de ser entendido
viene dada porque ha sido entendido por el creador. Ustedes piensen qué quiere decir
ciencia, qué quiere decir conocimiento, si se supone que la realidad -esa realidad que nos
rodea, esa realidad que vemos, que encontramos- no ha sido nunca inteligida por nadie —
pregunta que, en realidad, ni se hace siquiera.

Ustedes recordaran que hay un libro famoso, publicado hace setenta afios
aproximadamente, de Max Scheler, que se intitula El puesto del hombre en el Cosmos.
Hace una pregunta interesante: ;Qué puesto tiene el hombre en el Cosmos? Hace mucho
tiempo, hace muchos afnos, que yo vengo pensando que esa cuestién importante se podria
plantear de una manera inversa: ¢ Cual es el puesto del Cosmos en mi vida? jPorque yo
encuentro el Cosmos en mi vida! La idea de que yo, el hombre, estoy en el Cosmos esta
cierta, pero a la inversa, el Cosmos lo encuentro viviendo. Yo lo encuentro en el ambito de
mi vida, es donde se constituye como tal el Cosmos y la pregunta por él, la interrogacion por
él. Por consiguiente, mientras desde el punto de vista “césmico”, desde el punto de vista de
la realidad fisica, visible etc., yo me encuentro en el Cosmos y soy incluso un elemento, un
ingrediente minimo de él, si me sitdo en la perspectiva de mi vida, la situacion es inversa: en
mi vida, encuentro yo esa realidad césmica, me pregunto por ella y, por tanto, se puede
preguntar por el puesto que tiene ese Cosmos en la realidad radical -para emplear el



término de Ortega- que es mi vida, en la cual todo lo demas, todo se encuentra o puede se
encontrar, se constituye, se manifiesta.

Si se habla de "el hombre", la pregunta de Max Scheler esta justificada. Pero si
preguntamos de otro modo, si preguntamos por mi vida, la vida biografica -no la vida
biolégica simplemente-, entonces la cuestion aparece con otra perspectiva muy distinta. Es
decir, si la pregunta es de ¢ quién?, ;quién se pregunta?, ¢quién encuentra ese Cosmos?,
¢quién se pregunta por su realidad?, hay que contestar a esto: yo, jyo! No el hombre: el
hombre es una realidad entre otras. Yo hablo sobre todo desde un libro mio, de los anos
setenta, La Antropologia Metafisica, hablo de la estructura empirica de la vida humana. La
vida humana se realiza con una estructura empirica, psicofisica. El hombre tiene rasgos
capitales: hablamos del mundo, estar el hombre en el mundo, la mundanidad parece el
primer rasgo. Desde el punto de vista directamente personal, no; es previa la corporeidad,
es previa la condicion de encarnacion del hombre. Es decir porque yo soy corpéreo, porque
tengo una estructura corpdérea, porque soy alguien corporal, por eso justamente estoy en el
mundo.

Estoy en el mundo porque mi cuerpo esta en el mundo y si quiero ir de un punto a otro
tengo que trasladarme, tengo que trasladar mi cuerpo, porque ahora puedo pensar en
Nueva York, o puedo pensar en Atenas, o en Buenos Aires, o en la Luna o en Marte, e ahi
estoy en cuanto pensante, en cuanto yo, pero mi cuerpo jno! Mi cuerpo, hay que
trasladarlo... hace falta un coche, o hace falta un avién para que lo ponga en otro punto del
planeta, hace falta un aparato mas complejo para ponerlo en la Luna...

¢ Comprenden ustedes? Es una situacion distinta. Soy yo y digo yo no como ha dicho la
Filosofia durante siglos: el yo. Porque cuando yo le pongo el articulo determinado a la
palabra yo, la desvirtto. El yo es un pronombre, es un pronombre personal en su funcion
propia, es yo y no el yo. A decir el yo lo cosifico, lo trato como cosa, lo convierto en una
cosa. Por eso yo creo que hay que insistir y por eso voy a hablar de la persona, porque
justamente yo soy alguien corporal, no algo, sino alguien corporal, ligado a la corporeidad,
ligado por eso, a través de la corporeidad a la mundanidad, por eso estoy en mi cuerpo y
estoy en mi mundo, pero soy yo a quien le pasa eso, soy yo el que esta en el mundo, el que
se pregunta por la realidad, el que trata de preguntar y de entender ese mundo, ese
universo en que estamos.

Por tanto, hay que detenerse en esa realidad a que llamamos persona, lo que tiene de
particular es que no se parece nada a ninguna otra realidad. Y es interesante ver como se
ha pensado muy poco sobre el concepto de persona y ese no mucho que se ha pensado ha
sido insuficiente. Ustedes recuerden la Filosofia ha usado durante siglos la definicion
famosa y admirable -tan admirable como insuficiente- de Boecio: es una sustancia individual
de naturaleza racional. Esto es lo que dice Boecio: rationalis naturae individua substantia,
es decir, es una cosa muy particular, es una cosa diferente de las demas porque es racional;
pero, es una cosa, es una substancia. Eso es lo que no es. La persona no es algo, es
alguien. La lengua lo distingue de un modo absoluto y clarisimo. La lengua no confunde
nunca algo y alguien, nada y nadie, que y quien.

Si ahora sonara, por ejemplo, una explosion, nos alarmariamos y preguntariamos ¢qué
pasa?, ;qué es esto? Pero si alguien llama con los nudillos en la puerta, nadie preguntara



¢qué es? Nadie dira otra cosa que ¢,quién es? Y a esa llamada con los nudillos lo normal es
gue se conteste: jyo!, con una voz conocida, si es una persona cuya voz es conocida. Nada
mas: yo, el pronombre personal. No ello, sino yo. Esta es la situacion.

Yo estoy impresionado a veces sobre ciertas finuras que tiene la lengua espafola: la lengua
espafiola distingue entre cosa y persona de modo muy claro. Por ejemplo, el acusativo de
persona se construye en espafiol con la preposicién a. En las lenguas que yo conozco no
ocurre asi: el acusativo de persona se construye sin mas con el verbo, el complemento
directo. En francés, en inglés, en aleman, en la lengua italiana, en las lenguas que yo mas o
menos manejo, no se emplea esto. El espafiol no dird nunca: “He visto Juan” o “Quiero
Isabel”. Dira “He visto a Juan”, “Quiero a Isabel”’. Es mas incluso: hay un refinamiento muy
curioso que es el trato con el animal. He recordado a veces que si un cazador vuelve de
cazar dira: “He matado seis conejos”. Si dijera “he matado a seis conejos” se sentiria
vagamente culpable. Pero si se le escapa el tiro y le da al perro, volvera y dira: “He matado
a mi perro”. No dira: “He matado mi perro”. Es decir, un espanol, alguien que habla espanol,
nunca dird “he matado a seis conejos” ni dird “he matado mi perro”. ;Por qué? Porque mi
perro no es simplemente una cosa, no lo trato como cosa, mi perro esta personalizado,
tiene una relacion personal conmigo, no es una persona pero tiene una vida en cierto modo
contagiada de la mia. Como ven ustedes, que refinamientos tiene la lengua...

La Filosofia y la Ciencia llevan milenios preguntando qué es el hombre. No es la pregunta
adecuada. La pregunta no puede ser esta, es mas bien: ;Quién soy yo? Y otra pregunta
que es inseparable de esta, que no se puede evitar y que, en cierto modo, son dos
preguntas adversas porque, en la medida en que se contesta a una, la otra queda en
suspenso o en cierta inseguridad: ¢ Qué va a ser de mi? Como les decia a ustedes, las dos
son necesarias, pero, en cierto modo, si yo sé quién soy, quiero decir, si me veo como tal
persona, como ese quien, como ese Yo, irreductible, entonces la vida aparece como algo
inseguro y no sé qué va a ser de mi. Y si buscando esa seguridad, una relativa seguridad
que yo necesito para poder vivir -para poder vivir en inseguridad necesito un minimo de
seguridad en que apoyarme- si yo creo que sé que va a ser de mi, es que me he
interpretado de una manera general y abstracta, entonces ya no sé bien quién soy yo.

Las dos preguntas que son inevitables, que son inexorables, que son necesarias, en cierto
modo se contraponen y en esto consiste el caracter dramatico de la vida humana.
Justamente en esta especie de adversidad de las dos preguntas inseparables,
irrenunciables, inexorablemente planteadas al hombre.

La cuestidén es preguntarse ¢qué quiere decir persona? No es cosa, es algo enteramente
distinto. Las cosas son, las cosas tienen consistencia — este fue el gran descubrimiento que
hace en primer lugar Parménides. Las cosas consisten. Consiste en espafiol se dice “esto
consiste en”. Pero hay algo previo que es que una cosa consiste, tiene consistencia, tiene
un cierto modo de ser que le es propio. Son reales, las cosas son, son lo que son, son
reales. Pero la persona, no. La persona es una realidad que al mismo tiempo es irreal. La
persona es algo orientado hacia el futuro. Es, con el adjetivo que he conseguido que esté en
el Diccionario de La Real Academia, futurizo. Futurizo quiere decir orientado al futuro,
proyectado hacia el futuro. No es futuro, es presente. Los que estamos aqui, estamos aqui,
ahora, en presente. Si, pero estamos anticipando al futuro, proyectados hacia el futuro,
quiza esperando que esta conferencia termine, con alguna impaciencia, pensando que van



a hacer luego cosas mas interesantes, mafiana o dentro de un afio o dentro de cincuenta
anos. Es decir, la vida humana es proyectiva, es futuriza, esta orientada hacia el futuro, es
por tanto imaginativa, no es real — es real, pero es también irreal: la irrealidad forma parte
de la realidad de la persona. No de las cosas, de modo alguno.

Eso que llamamos persona, eso que llamamos alguien, eso que llamamos quien, no se
parece nada a las cosas. Es que simplemente estamos manejando cosas todo el tiempo,
tratando con cosas, utilizando las cosas, rodeados de ellas, y eso hace que poco a poco se
vaya deslizando la cosificacion de la persona, que nos veamos como cosas. Por eso
cuando se habla de "el hombre", el hombre es persona, pero la persona no es simplemente
el hombre. Es algo mas, es algo completamente distinto de las cosas, de lo que no son mas
que cosas. Por consiguiente, la manera de comprenderlo es diferente.

Por ejemplo, no basta con la observacién, no basta con el andlisis; hace falta la
imaginacioén. La realidad humana, la realidad personal es algo que es menester imaginarlo.
Y esto lo vio claramente Unamuno -Unamuno que tuvo el error de desdefiar la razén, de
creer que la razéon congela, inmoviliza la vida, la priva de su capacidad de cambio, de su
constante variaciéon-, vio que la imaginacién es la manera mas indicada de penetrar en la
substancia de las cosas y en sus projimos. Y por eso, al abandonar el pensamiento
propiamente racional, por falta de confianza en él, se orientd hacia la imaginacién y por eso
escribié sobre todo poemas y novelas: la novela como método de conocimiento, la novela
personal, la novela en que la imaginacién es lo que permite comprender la vida humana, su
caracter dramatico, su caracter proyectivo, utilizando como método la ilusiéon — en el sentido
positivo que esa palabra adquiri6 en la época romantica y que no tiene en ninguna otra
lengua ni antes tenia en espafiol tampoco.

Es decir que estamos descubriendo los métodos intelectuales que permiten penetrar en la
realidad que llamamos persona. Una realidad que es en definitiva ilimitada, que acontece,
consiste en acontecer, anclada en la realidad, fundada en la realidad, corporal. Hay que
insistir en la idea de que la persona es alguien corporal: alguien, no algo. De modo que si
decimos algo la cosificamos, renunciamos al caracter propiamente personal. Ah, pero no se
puede separar de las cosas, de la corporeidad, somos una realidad implantada en un
organismo, en una psique. Todo eso forma parte de aquello que es la circunstancia en que
se realiza y en que existe la persona, yo, cada uno de nosotros.

Es bastante dificil porque el peso de las cosas inmediatas que nos rodean, que manejamos
constantemente, pesa de tal manera sobre nosotros que se pierde la evidencia intima que
se impone de modo absoluto de quién somos, de quién es cada uno de nosotros, de quién
soy yo, de quién son los demas. La realidad personal es algo arcano, es algo en cierto
modo secreto, no esta manifiesto, es inagotable -es inagotable porque esta acontecendo-,
no esta nunca dado ni terminado, es imperfecto en el sentido literal, etimolégico de la
palabra, es inconcluso. Por esto nunca se acaba de conocer a una persona, ni siquiera a la
que soy yo: Nec ego ipse capio totum, quod sum, dice San Agustin. Ni yo mismo capto,
comprendo todo lo que soy. Los demas no digamos, por supuesto. Por eso la persona es lo
maximamente atractivo, en lo cual se puede uno intentar penetrar durante la vida entera, la
propia y de la persona conocida como tal. Nunca se termina, es inagotable. Las cosas son
lo que son, se pueden analizar, se pueden descomponer, se pueden analizar hasta al ultimo
detalle posible. La persona, no.



La persona siempre es algo que va mas alla. Ser persona -empleé esta férmula hace algun
tiempo en un libro- es poder ser mas. Esto es lo que define la realidad de la persona. Las
cosas, no. Las cosas son lo que son. La persona, no. La persona no esta dada nunca, esta
justamente abierta al futuro, abierta a la irrealidad. Y esto tiene un caracter
fundamentalmente distinto de toda cosa. Bergson admitié, pero sin llegar a este punto de
vista, que el hombre se encuentra cdmodo en lo sélido inorganizado. Por ejemplo, el
hombre entiende bien las longitudes. Yo miro esta mesa, la miro con un metro. Cuando el
hombre maneja realidades fisicas que no son magnitudes lineales, busca un equivalente.
Por ejemplo, una temperatura. La temperatura no tiene que ver nada con una longitud; si,
pero el hombre inventa el termémetro y el termdmetro es una columna de mercurio o de
alcohol, de manera que los centimetros de longitud de la columna corresponden a
temperaturas. O las magnitudes eléctricas, o la velocidad — el hombre inventa aparatos que
son lineas rectas o arcos, angulos, con los cuales hace que correspondan las magnitudes
gue no son directamente lineales.

Pues bien, en un grado mucho mas profundo, mucho mas radical, ocurre con un tipo de la
realidad de la persona. Hay un principio fisico fundamental que se llama la impenetrabilidad
de los cuerpos: donde esta un cuerpo no esta otro, donde esta este boligrafo no esta esta
carpeta; son impenetrables. ;Y las personas? Ocurre lo contrario. Hay justamente la
interpenetracién de las personas; las personas se interpenetran. Una persona puede estar
habitada por otras. Hay los fendmenos radicales de la amistad, del amor, del
enamoramiento — su forma mas profunda y rigurosa. Hay una especie de interpenetracion
de los proyectos vitales, algo completamente distinto y incluso opuesto del comportamiento
de las cosas.

Ven ustedes por tanto como hace falta darse cuenta de lo qué es persona, de qué quiere
decir ser persona, qué quiere decir yo o tu. Es evidente que son los pronombres personales,
y en cuanto los ponemos el articulo los hemos desvirtuado. Entonces ¢ qué ocurre con esto?
¢La persona, qué tipo de realidad tiene y como se origina?

La unica persona que conocemos directamente que es la persona humana aparece en el
mundo mediante el nacimiento. El nacimiento de un nifio consiste en la aparicién del nifo
hijo de sus padres, reductible en principio a ellos. Lo que el nifio es, se deriva de los padres,
de los abuelos, de los antepasados y de los elementos fisicos que integran al Cosmos:
oxigeno, hidrégeno, nitrégeno, calcio, fésforo, carbono... Pero hay otra cosa que es ¢ quién
es el nino? El nifio que nace es lo que es y es quien es. Y ese quien es justamente lo que
tiene de persona, es absolutamente irreductible a todo. No se deriva de los padres, ni se
deriva de los antepasados, no se deriva de nada, es irreductible a todo — incluso a Dios,
porque ese nifio que nace puede decirle no a Dios: tiene plena, absoluta, radical libertad,
originalidad, incluso frente a Dios. Es algo que se afade. Hay el padre, la madre y el mundo
entero... y hay algo nuevo, algo innovado, algo que ha aparecido que se afiade a lo que
habia antes, que es el quien; el quien de ese nifio que acaba de nacer.

Por consiguiente, nos encontramos con que es una realidad innovada, radicalmente
innovada. Es lo que entendemos por la palabra creacién. Creacion es la innovacion radical
de la realidad. Es la apariciéon de una realidad nueva, irreductible a todo los demas. Esto
siempre se ha entendido mal. Claro, porque cuando se habla de creacion se piensa en el



creador: “Ah, pero el creador yo no lo encuentro, el creador no esta visible. Habria que
buscarlo, habria que preguntarse por él, habria que intentar encontrarlo.” Lo que es
evidente, absolutamente evidente, es el hecho de la creacion. El nacimiento del nifio es una
creacion. En espafol se llama una criatura. No olvidemos esto: es una criatura. Por
consiguiente, encontramos que el hecho de la creacion es evidente. Aunque no haya
creador, aunque no lo encontremos, aunque no aparezca, no esta manifiesto, es un
problema, es una pregunta, pero no olvidemos que esa inseguridad, esa opacidad, esa
ausencia del creador no debe hacernos olvidar la evidencia de la creacion. El nifio es
criatura, es una realidad creada. ¢Por quién? Ah, no lo tenemos en la mano, no lo
conocemos, hay que buscarlo. Pero ven ustedes que es algo completamente fundamental.

Y esa realidad de la persona es una realidad, en cierto modo, finita, limitada. Una persona
vive, tiene una vida mas o menos larga, pero morira. La muerte es inevitable, la muerte es
segura. Mors certa, hora incerta, decian los romanos: la muerte es cierta, la hora es incierta.
Gracias a Dios, es incierta: el nifio recién nacido puede morir, el viejo por viejo que sea
puede vivir un dia mas; lo cual siempre deja una esperanza abierta.

Pero ¢como puede terminar? ;Como termina? Hay una cosa que es la muerte corporal, la
muerte bioldgica: esto no es muy distinta de la muerte de los animales, sobre todo de los
animales superiores. La vida humana tiene un ciclo, tiene un final, termina con la muerte, es
una estructura cerrada que desemboca en la muerte, esto es claro. Eso es lo que le pasa al
hombre -jal hombre!, no olvidemos esto-, pero si tomamos el punto de vista de la vida como
tal, de la vida humana, es decir, de la persona humana, encontramos que es una estructura
abierta, es una estructura proyectiva, futuriza, dramatica. Entonces no se ve por qué razon
se va a dejar de proyectar. Las estructuras corpoéreas, biolégicas o psiquicas tienen un ciclo
y terminan cerradas, desembocando en la muerte. Pero del punto de vista de la persona
como tal, de la vida humana personal, no hay razon para dejar de proyectar: ¢ Por qué voy a
dejar de proyectar? Yo puedo seguir proyectando indefinidamente. Si me sitlo en la
perspectiva personal, en la perspectiva de la vida biografica, esta postula la perduracion.

La vida humana puede terminar, la vida como tal, la vida biolégica — incluso la vida
biografica en la medida que esta incardinada en la corporeidad y en la mundanidad. Pero
desde otro punto de vista aparece justamente como algo que no tiene por qué terminar y su
final seria el reverso del origen. Recuerden ustedes como deciamos del nifio que nace que
representa una criatura, es un acto de creacion, cuyo creador esta en sombra, esta ausente,
esta lejano, no disponemos de él. La vida de la persona, la realidad de la persona no podria
terminar mas que por aniquilacién: es verosimil, es inteligible, podemos pensar en que una
persona sea aniquilada.

Fijense en lo siguiente: hay un hecho caracteristico en nuestra época — se habla mucho
ahora de la pena de muerte. Es algo horrible, doloroso, enormemente penoso, de dificil
justificacion, pero no he visto que nunca se diga algo que es evidente: hemos vivido durante
milenios en la idea de que la muerte biolégica no significa el final de una persona. Cuando
la pena de muerte se ha aplicado como se ha aplicado -y con qué liberalidad extraordinaria
durante siglos-, se entendia que se le privaba al delincuente de la vida y se anticipaba su
muerte que, de todas las maneras, habria de producirse en cierto momento. No se pensaba
ni por un momento que se destruia la persona: se rezaba por él, se rezaba por su alma, se
confiaba en su salvacion. Esa idea se ha debilitado enormemente.



Hoy esta idea es compartida por muchas personas, pero no tiene vigencia social: se da por
supuesto que el término de la vida biolégica es la destruccion de la persona. Y esto es lo
que hace que veamos la pena de muerte como algo tremendo, como algo dificil de admitir:
destruir a una persona. Porque si esto es asi, él que ha matado a alguien no es que haya
privado de la vida o de un cierto tiempo de vida a una persona: es que ha destruido a una
persona, lo cual da una gravedad a ese crimen incomparablemente mayor que la que se
entendia y se pensaba en otras épocas. Ven ustedes la incoherencia de considerar que es
terrible aplicar la pena de muerte a una persona si esto significa la destruccion de la
persona.

Hay una profunda incoherencia en la manera de plantear la cuestion. No se puede plantear
el problema de la pena de muerte y el problema del delito, el problema del crimen, del
asesinato, de cualquiera forma de violencia contra una persona en términos meramente
bioldgicos.

Hay un hecho curioso que tampoco se piensa mucho en ello -hoy se piensa bastante poco
en casi todo-: los animales tienen un ciclo vital muy corto. Es curioso: hay espléndidos
animales, un tigre, un ledn, un toro, un caballo tienen un ciclo vital muy corto. Hacen una
vida natural, es decir, digamos, una vida sana. Eso de que se habla mucho, hacer vida
sana, hacer vida natural; los animales lo hacen, en su libertad, por lo pronto. Y sin embargo
mueren muy pronto. Tienen una vida en general mas corta que el hombre. Los animales ni
van a conferencias, ni fuman, ni beben alcohol, hacen una vida sana y, sin embargo, a los
diez anos, quince, treinta afos, mueren. jEs curioso!

Si la vida humana es limitada, si ahora una persona muere — tomo un ejemplo que tengo
mas cerca: yo tengo muchos afios y en los términos de una vida biolégica, quiza me queda
poco... Matar a una persona joven es mucho mas grave, matar a un nifo recién nacido o no
nacido es privarlo de la totalidad de su vida biolégica, de su vida personal también. Todo
esto no se piensa en general. Es curioso, es decir, la manera de pensar que tiene el hombre
en cada época tiene sus formas, sus limitaciones, sus omisiones. Es curioso ver en qué
cosas se piensan, en qué cosas no se piensan o se evita cuidadosamente pensar en ellas.
De modo que el matar una persona dependeria también de su edad, seria privar a la
persona de un fragmento de vida, larga, corta, hay siempre el hecho de que nunca se sabe
cuando se va morir. Por eso digo el mas viejo puede vivir un dia mas y el nifio puede morir
recién nacido.

Lo que se trata es de pensar la persona como tal: de no reducir la persona a una cosa, de
no tratar al hombre como cosa — porque el hombre es cosa también naturalmente, tiene un
organismo, tiene una realidad psicofisica que es cosa vy, repito, no muy diferente de los
animales superiores. Ahora se estan utilizando 6rganos de animales para sustituir a los
organos enfermos de los hombres, las diferencias organicamente no son muy grandes y
seran menores todavia cuando se avancen las técnicas. Pero la realidad del quien, la
realidad del yo, la realidad del tu, del cual yo soy otro tu... esto no se parece nada a las
cosas, es algo profundamente distinto de toda cosa, incluso de la cosa animal, de la
realidad meramente bioldgica.



Les estoy proponiendo simplemente un cambio de perspectiva. Simplemente. Ver la
realidad — y van a hablar, en este ciclo, del universo, del hombre, de los origenes del
hombre y todo que quieran ustedes, que es sumamente importante, sumamente
interesante, pero invertiendo la perspectiva: no partiendo de las cosas, no considerando
toda la realidad como cosa, sino partiendo de esa realidad extrafiisima, distinta de todas,
que llamamos persona, que llamamos quien, que llamamos yo. Esto es lo que propongo y
es lo que los invitaria a tener presente, esta posible perspectiva en las conferencias
proximas.



