
La Persona - Julián Marías

(El presente texto es la transcripción de una conferencia -Madrid, 2000, dictada por don
Julián Marías, que, como se sabe, no utiliza para ello un texto escrito - en la edición se
mantiene el estilo oral.
Edición: Ana Lúcia C. Fujikura - http://www.hottopos.com/mp2/mariaspers.htm)

¡Buenas tardes! Creo que este curso va a ser muy interesante porque no se limita a que yo
lo inicie ni siquiera a que se traten las cuestiones de las que me suelo ocupar. Es un curso
en el cual va a tener un puesto muy importante, una visión científica de la realidad y esto
creo que, desde varios puntos de vista que ustedes podrán oír en sucesivas conferencias,
va a ser una introducción a la manera que el hombre del siglo próximo va a tener de
enfrentarse con la realidad.

Esta amplitud de visión es algo decisivo y voy a tratar de justificar por qué he elegido una
parcela -una parcela muy reducida, minoritaria, dentro del conjunto de la realidad,
naturalmente- que es la persona, para hacer ver como es menester incluir este punto de
vista en una perspectiva general que ustedes van a poder conocer en las conferencias
sucesivas.

Se trata del problema de la realidad, se trata de que hay una pregunta fundamental,
pregunta que formuló, por primera vez que yo sepa, Leibniz, sobre la cual volvió, siglos
después, Unamuno, que ha aparecido con mucho relieve también en la obra de Heidegger:
¿Por qué hay algo y no más bien nada? Es la pregunta capital. A mí me sorprende siempre
el decir: hay algo, hay realidad. Es algo en lo cual estamos de tal manera que es casi
imposible hacerse cuestión de ello. Pero ¿por qué? ¿Por qué hay algo? ¿Por qué hay
realidad? Se piensa, se usa la palabra universo – los latinos decían omnitudo realitatis,
conjunto, la totalidad de la realidad. Sí, pero ¿por qué hay realidad? ¿Por qué hay algo?

Esto es algo capital y hay un riesgo intelectual que se está produciendo en nuestra época y
es el plantearse una cuestión importante, apasionante, decisiva: ¿Cómo se ha engendrado,
cómo se ha organizado, cómo se ha producido la realidad, el universo? Se han multiplicado
doctrinas astronómicas, físicas, en este tiempo que tiene mucho interés, se ha hablado
como se ha originado la realidad. Por ejemplo: la idea del Big Bang, la gran explosión inicial
de algo que podía ser mínimo, o bien la implosión, un fenómeno contrario en apariencia.
Los dos son posibles, los dos son dos hipótesis científicamente interesantes, quizá
apasionantes, en principio posibles. Pero se ha deslizado, en la conciencia de nuestro
tiempo, la idea de que esto es una explicación suficiente de la realidad, del universo, pero,
sea como el universo sea constituido, desarrollado, configurado, el problema de su realidad
queda en pie, no ha sido tocado, ni siquiera rozado.

Durante mucho tiempo, desde el Antiguo Testamento, desde el Génesis - recuerden ustedes
el primer versículo del Génesis: “en el principio, creó Dios el cielo y la tierra”- es decir, ha
aparecido la idea de creación. La idea de creación ha quedado muy desdibujada en el
mundo actual; evidentemente se mantiene, pero intelectualmente de una manera quizá
residual. Las realidades residuales me interesan mucho: hay muchas cosas que siguen



existiendo, pero de un modo puramente, como una continuación debilitada, que ha perdido
vigencia, de algo que ha tenido enorme fuerza, que ha sido una realidad capital. La idea de
creación quiere decir que esta realidad que conocemos, o intentamos conocer, que
intentamos imaginar, que es el universo, tiene autor, tiene fundamento. Su realidad depende
de algo que no es el universo, que es un acto de creación, que hay un creador.

Como ven ustedes, esto es un problema que no tiene nada que ver con la cosmogonía.
Puede haber muy diversas cosmogonías, pueden ser verdaderas, pueden ser hipótesis
probables o muy interesantes, pero todas ellas tienen en común que dejan intacto el
problema del fundamento de la realidad, de por qué hay algo y no más bien nada. La idea
de creación supone que hay una realidad divina, que no coincide con el mundo, no coincide
con el universo, no coincide con la realidad física y que es justamente el soporte, el
fundamento de su realidad. Por tanto, el problema queda en pie y es lícito, es interesante,
es apasionante, que astrónomos o físicos hagan teorías, interpretaciones acerca del origen,
de la configuración del universo; pero con la conciencia de que con esto no han tocado la
cuestión fundamental de por qué hay algo y no más bien nada.

Esto nos puede llevar a una consideración distinta porque el problema es el siguiente:
¿Quién se hace esa pregunta? ¿Quién pregunta: por qué hay algo y no más bien nada?
¿Por qué se pregunta y quién se pregunta por la realidad? Evidentemente es alguien;
alguien se hace esa pregunta. La idea es la siguiente: la ciencia -toda la ciencia, todas las
disciplinas- trata de entender esa realidad, trata de inteligir esa realidad. Pero hay un
problema: ¿Esa realidad ha sido inteligida por alguien? ¿Es inteligible?

Ustedes piensen que, en una concepción que parta de la noción de creación,
evidentemente ese universo ha sido entendido por el creador, que lo ha creado
entendiéndolo, ha realizado algo que se ha propuesto poner la existencia, a lo cual se ha
propuesto dar existencia y, por consiguiente, ese universo ha sido inteligido, lo cual muestra
que, en principio por lo menos, es inteligible. El hombre podrá entenderlo de modo penoso,
difícil, al cabo de mucho tiempo, de manera incompleta, pero la posibilidad de ser entendido
viene dada porque ha sido entendido por el creador. Ustedes piensen qué quiere decir
ciencia, qué quiere decir conocimiento, si se supone que la realidad -esa realidad que nos
rodea, esa realidad que vemos, que encontramos- no ha sido nunca inteligida por nadie –
pregunta que, en realidad, ni se hace siquiera.

Ustedes recordarán que hay un libro famoso, publicado hace setenta años
aproximadamente, de Max Scheler, que se intitula El puesto del hombre en el Cosmos.
Hace una pregunta interesante: ¿Qué puesto tiene el hombre en el Cosmos? Hace mucho
tiempo, hace muchos años, que yo vengo pensando que esa cuestión importante se podría
plantear de una manera inversa: ¿Cuál es el puesto del Cosmos en mi vida? ¡Porque yo
encuentro el Cosmos en mi vida! La idea de que yo, el hombre, estoy en el Cosmos está
cierta, pero a la inversa, el Cosmos lo encuentro viviendo. Yo lo encuentro en el ámbito de
mi vida, es donde se constituye como tal el Cosmos y la pregunta por él, la interrogación por
él. Por consiguiente, mientras desde el punto de vista “cósmico”, desde el punto de vista de
la realidad física, visible etc., yo me encuentro en el Cosmos y soy incluso un elemento, un
ingrediente mínimo de él, si me sitúo en la perspectiva de mi vida, la situación es inversa: en
mi vida, encuentro yo esa realidad cósmica, me pregunto por ella y, por tanto, se puede
preguntar por el puesto que tiene ese Cosmos en la realidad radical -para emplear el



término de Ortega- que es mi vida, en la cual todo lo demás, todo se encuentra o puede se
encontrar, se constituye, se manifiesta.

Si se habla de "el hombre", la pregunta de Max Scheler está justificada. Pero si
preguntamos de otro modo, si preguntamos por mi vida, la vida biográfica -no la vida
biológica simplemente-, entonces la cuestión aparece con otra perspectiva muy distinta. Es
decir, si la pregunta es de ¿quién?, ¿quién se pregunta?, ¿quién encuentra ese Cosmos?,
¿quién se pregunta por su realidad?, hay que contestar a esto: yo, ¡yo! No el hombre: el
hombre es una realidad entre otras. Yo hablo sobre todo desde un libro mío, de los años
setenta, La Antropología Metafísica, hablo de la estructura empírica de la vida humana. La
vida humana se realiza con una estructura empírica, psicofísica. El hombre tiene rasgos
capitales: hablamos del mundo, estar el hombre en el mundo, la mundanidad parece el
primer rasgo. Desde el punto de vista directamente personal, no; es previa la corporeidad,
es previa la condición de encarnación del hombre. Es decir porque yo soy corpóreo, porque
tengo una estructura corpórea, porque soy alguien corporal, por eso justamente estoy en el
mundo.

Estoy en el mundo porque mi cuerpo está en el mundo y si quiero ir de un punto a otro
tengo que trasladarme, tengo que trasladar mi cuerpo, porque ahora puedo pensar en
Nueva York, o puedo pensar en Atenas, o en Buenos Aires, o en la Luna o en Marte, e ahí
estoy en cuanto pensante, en cuanto yo, pero mi cuerpo ¡no! Mi cuerpo, hay que
trasladarlo... hace falta un coche, o hace falta un avión para que lo ponga en otro punto del
planeta, hace falta un aparato más complejo para ponerlo en la Luna...

¿Comprenden ustedes? Es una situación distinta. Soy yo y digo yo no como ha dicho la
Filosofía durante siglos: el yo. Porque cuando yo le pongo el artículo determinado a la
palabra yo, la desvirtúo. El yo es un pronombre, es un pronombre personal en su función
propia, es yo y no el yo. A decir el yo lo cosifico, lo trato como cosa, lo convierto en una
cosa. Por eso yo creo que hay que insistir y por eso voy a hablar de la persona, porque
justamente yo soy alguien corporal, no algo, sino alguien corporal, ligado a la corporeidad,
ligado por eso, a través de la corporeidad a la mundanidad, por eso estoy en mi cuerpo y
estoy en mi mundo, pero soy yo a quien le pasa eso, soy yo el que está en el mundo, el que
se pregunta por la realidad, el que trata de preguntar y de entender ese mundo, ese
universo en que estamos.

Por tanto, hay que detenerse en esa realidad a que llamamos persona, lo que tiene de
particular es que no se parece nada a ninguna otra realidad. Y es interesante ver como se
ha pensado muy poco sobre el concepto de persona y ese no mucho que se ha pensado ha
sido insuficiente. Ustedes recuerden la Filosofía ha usado durante siglos la definición
famosa y admirable -tan admirable como insuficiente- de Boecio: es una sustancia individual
de naturaleza racional. Esto es lo que dice Boecio: rationalis naturae individua substantia,
es decir, es una cosa muy particular, es una cosa diferente de las demás porque es racional;
pero, es una cosa, es una substancia. Eso es lo que no es. La persona no es algo, es
alguien. La lengua lo distingue de un modo absoluto y clarísimo. La lengua no confunde
nunca algo y alguien, nada y nadie, que y quien.

Si ahora sonara, por ejemplo, una explosión, nos alarmaríamos y preguntaríamos ¿qué
pasa?, ¿qué es esto? Pero si alguien llama con los nudillos en la puerta, nadie preguntara



¿qué es? Nadie dirá otra cosa que ¿quién es? Y a esa llamada con los nudillos lo normal es
que se conteste: ¡yo!, con una voz conocida, si es una persona cuya voz es conocida. Nada
más: yo, el pronombre personal. No ello, sino yo. Esta es la situación.

Yo estoy impresionado a veces sobre ciertas finuras que tiene la lengua española: la lengua
española distingue entre cosa y persona de modo muy claro. Por ejemplo, el acusativo de
persona se construye en español con la preposición a. En las lenguas que yo conozco no
ocurre así: el acusativo de persona se construye sin más con el verbo, el complemento
directo. En francés, en inglés, en alemán, en la lengua italiana, en las lenguas que yo más o
menos manejo, no se emplea esto. El español no dirá nunca: “He visto Juan” o “Quiero
Isabel”. Dirá “He visto a Juan”, “Quiero a Isabel”. Es más incluso: hay un refinamiento muy
curioso que es el trato con el animal. He recordado a veces que si un cazador vuelve de
cazar dirá: “He matado seis conejos”. Si dijera “he matado a seis conejos” se sentiría
vagamente culpable. Pero si se le escapa el tiro y le da al perro, volverá y dirá: “He matado
a mi perro”. No dirá: “He matado mi perro”. Es decir, un español, alguien que habla español,
nunca dirá “he matado a seis conejos” ni dirá “he matado mi perro”. ¿Por qué? Porque mi
perro no es simplemente una cosa, no lo trato como cosa, mi perro está personalizado,
tiene una relación personal conmigo, no es una persona pero tiene una vida en cierto modo
contagiada de la mía. Como ven ustedes, que refinamientos tiene la lengua...

La Filosofía y la Ciencia llevan milenios preguntando qué es el hombre. No es la pregunta
adecuada. La pregunta no puede ser esta, es más bien: ¿Quién soy yo? Y otra pregunta
que es inseparable de esta, que no se puede evitar y que, en cierto modo, son dos
preguntas adversas porque, en la medida en que se contesta a una, la otra queda en
suspenso o en cierta inseguridad: ¿Qué va a ser de mí? Como les decía a ustedes, las dos
son necesarias, pero, en cierto modo, si yo sé quién soy, quiero decir, si me veo como tal
persona, como ese quien, como ese yo, irreductible, entonces la vida aparece como algo
inseguro y no sé qué va a ser de mí. Y si buscando esa seguridad, una relativa seguridad
que yo necesito para poder vivir -para poder vivir en inseguridad necesito un mínimo de
seguridad en que apoyarme- si yo creo que sé que va a ser de mí, es que me he
interpretado de una manera general y abstracta, entonces ya no sé bien quién soy yo.

Las dos preguntas que son inevitables, que son inexorables, que son necesarias, en cierto
modo se contraponen y en esto consiste el carácter dramático de la vida humana.
Justamente en esta especie de adversidad de las dos preguntas inseparables,
irrenunciables, inexorablemente planteadas al hombre.

La cuestión es preguntarse ¿qué quiere decir persona? No es cosa, es algo enteramente
distinto. Las cosas son, las cosas tienen consistencia – este fue el gran descubrimiento que
hace en primer lugar Parménides. Las cosas consisten. Consiste en español se dice “esto
consiste en”. Pero hay algo previo que es que una cosa consiste, tiene consistencia, tiene
un cierto modo de ser que le es propio. Son reales, las cosas son, son lo que son, son
reales. Pero la persona, no. La persona es una realidad que al mismo tiempo es irreal. La
persona es algo orientado hacia el futuro. Es, con el adjetivo que he conseguido que esté en
el Diccionario de La Real Academia, futurizo. Futurizo quiere decir orientado al futuro,
proyectado hacia el futuro. No es futuro, es presente. Los que estamos aquí, estamos aquí,
ahora, en presente. Sí, pero estamos anticipando al futuro, proyectados hacia el futuro,
quizá esperando que esta conferencia termine, con alguna impaciencia, pensando que van



a hacer luego cosas más interesantes, mañana o dentro de un año o dentro de cincuenta
años. Es decir, la vida humana es proyectiva, es futuriza, está orientada hacia el futuro, es
por tanto imaginativa, no es real – es real, pero es también irreal: la irrealidad forma parte
de la realidad de la persona. No de las cosas, de modo alguno.

Eso que llamamos persona, eso que llamamos alguien, eso que llamamos quien, no se
parece nada a las cosas. Es que simplemente estamos manejando cosas todo el tiempo,
tratando con cosas, utilizando las cosas, rodeados de ellas, y eso hace que poco a poco se
vaya deslizando la cosificación de la persona, que nos veamos como cosas. Por eso
cuando se habla de "el hombre", el hombre es persona, pero la persona no es simplemente
el hombre. Es algo más, es algo completamente distinto de las cosas, de lo que no son más
que cosas. Por consiguiente, la manera de comprenderlo es diferente.

Por ejemplo, no basta con la observación, no basta con el análisis; hace falta la
imaginación. La realidad humana, la realidad personal es algo que es menester imaginarlo.
Y esto lo vio claramente Unamuno -Unamuno que tuvo el error de desdeñar la razón, de
creer que la razón congela, inmoviliza la vida, la priva de su capacidad de cambio, de su
constante variación-, vio que la imaginación es la manera más indicada de penetrar en la
substancia de las cosas y en sus prójimos. Y por eso, al abandonar el pensamiento
propiamente racional, por falta de confianza en él, se orientó hacia la imaginación y por eso
escribió sobre todo poemas y novelas: la novela como método de conocimiento, la novela
personal, la novela en que la imaginación es lo que permite comprender la vida humana, su
carácter dramático, su carácter proyectivo, utilizando como método la ilusión – en el sentido
positivo que esa palabra adquirió en la época romántica y que no tiene en ninguna otra
lengua ni antes tenía en español tampoco.

Es decir que estamos descubriendo los métodos intelectuales que permiten penetrar en la
realidad que llamamos persona. Una realidad que es en definitiva ilimitada, que acontece,
consiste en acontecer, anclada en la realidad, fundada en la realidad, corporal. Hay que
insistir en la idea de que la persona es alguien corporal: alguien, no algo. De modo que si
decimos algo la cosificamos, renunciamos al carácter propiamente personal. Ah, pero no se
puede separar de las cosas, de la corporeidad, somos una realidad implantada en un
organismo, en una psique. Todo eso forma parte de aquello que es la circunstancia en que
se realiza y en que existe la persona, yo, cada uno de nosotros.

Es bastante difícil porque el peso de las cosas inmediatas que nos rodean, que manejamos
constantemente, pesa de tal manera sobre nosotros que se pierde la evidencia íntima que
se impone de modo absoluto de quién somos, de quién es cada uno de nosotros, de quién
soy yo, de quién son los demás. La realidad personal es algo arcano, es algo en cierto
modo secreto, no está manifiesto, es inagotable -es inagotable porque está acontecendo-,
no está nunca dado ni terminado, es imperfecto en el sentido literal, etimológico de la
palabra, es inconcluso. Por esto nunca se acaba de conocer a una persona, ni siquiera a la
que soy yo: Nec ego ipse capio totum, quod sum, dice San Agustín. Ni yo mismo capto,
comprendo todo lo que soy. Los demás no digamos, por supuesto. Por eso la persona es lo
máximamente atractivo, en lo cual se puede uno intentar penetrar durante la vida entera, la
propia y de la persona conocida como tal. Nunca se termina, es inagotable. Las cosas son
lo que son, se pueden analizar, se pueden descomponer, se pueden analizar hasta al último
detalle posible. La persona, no.



La persona siempre es algo que va más allá. Ser persona -empleé esta fórmula hace algún
tiempo en un libro- es poder ser más. Esto es lo que define la realidad de la persona. Las
cosas, no. Las cosas son lo que son. La persona, no. La persona no está dada nunca, está
justamente abierta al futuro, abierta a la irrealidad. Y esto tiene un carácter
fundamentalmente distinto de toda cosa. Bergson admitió, pero sin llegar a este punto de
vista, que el hombre se encuentra cómodo en lo sólido inorganizado. Por ejemplo, el
hombre entiende bien las longitudes. Yo miro esta mesa, la miro con un metro. Cuando el
hombre maneja realidades físicas que no son magnitudes lineales, busca un equivalente.
Por ejemplo, una temperatura. La temperatura no tiene que ver nada con una longitud; sí,
pero el hombre inventa el termómetro y el termómetro es una columna de mercurio o de
alcohol, de manera que los centímetros de longitud de la columna corresponden a
temperaturas. O las magnitudes eléctricas, o la velocidad – el hombre inventa aparatos que
son líneas rectas o arcos, ángulos, con los cuales hace que correspondan las magnitudes
que no son directamente lineales.

Pues bien, en un grado mucho más profundo, mucho más radical, ocurre con un tipo de la
realidad de la persona. Hay un principio físico fundamental que se llama la impenetrabilidad
de los cuerpos: donde está un cuerpo no está otro, donde está este bolígrafo no está esta
carpeta; son impenetrables. ¿Y las personas? Ocurre lo contrario. Hay justamente la
interpenetración de las personas; las personas se interpenetran. Una persona puede estar
habitada por otras. Hay los fenómenos radicales de la amistad, del amor, del
enamoramiento – su forma más profunda y rigurosa. Hay una especie de interpenetración
de los proyectos vitales, algo completamente distinto y incluso opuesto del comportamiento
de las cosas.

Ven ustedes por tanto como hace falta darse cuenta de lo qué es persona, de qué quiere
decir ser persona, qué quiere decir yo o tu. Es evidente que son los pronombres personales,
y en cuanto los ponemos el artículo los hemos desvirtuado. Entonces ¿qué ocurre con esto?
¿La persona, qué tipo de realidad tiene y cómo se origina?

La única persona que conocemos directamente que es la persona humana aparece en el
mundo mediante el nacimiento. El nacimiento de un niño consiste en la aparición del niño
hijo de sus padres, reductible en principio a ellos. Lo que el niño es, se deriva de los padres,
de los abuelos, de los antepasados y de los elementos físicos que integran al Cosmos:
oxígeno, hidrógeno, nitrógeno, calcio, fósforo, carbono... Pero hay otra cosa que es ¿quién
es el niño? El niño que nace es lo que es y es quien es. Y ese quien es justamente lo que
tiene de persona, es absolutamente irreductible a todo. No se deriva de los padres, ni se
deriva de los antepasados, no se deriva de nada, es irreductible a todo – incluso a Dios,
porque ese niño que nace puede decirle no a Dios: tiene plena, absoluta, radical libertad,
originalidad, incluso frente a Dios. Es algo que se añade. Hay el padre, la madre y el mundo
entero... y hay algo nuevo, algo innovado, algo que ha aparecido que se añade a lo que
había antes, que es el quien; el quien de ese niño que acaba de nacer.

Por consiguiente, nos encontramos con que es una realidad innovada, radicalmente
innovada. Es lo que entendemos por la palabra creación. Creación es la innovación radical
de la realidad. Es la aparición de una realidad nueva, irreductible a todo los demás. Esto
siempre se ha entendido mal. Claro, porque cuando se habla de creación se piensa en el



creador: “Ah, pero el creador yo no lo encuentro, el creador no está visible. Habría que
buscarlo, habría que preguntarse por él, habría que intentar encontrarlo.” Lo que es
evidente, absolutamente evidente, es el hecho de la creación. El nacimiento del niño es una
creación. En español se llama una criatura. No olvidemos esto: es una criatura. Por
consiguiente, encontramos que el hecho de la creación es evidente. Aunque no haya
creador, aunque no lo encontremos, aunque no aparezca, no está manifiesto, es un
problema, es una pregunta, pero no olvidemos que esa inseguridad, esa opacidad, esa
ausencia del creador no debe hacernos olvidar la evidencia de la creación. El niño es
criatura, es una realidad creada. ¿Por quién? Ah, no lo tenemos en la mano, no lo
conocemos, hay que buscarlo. Pero ven ustedes que es algo completamente fundamental.

Y esa realidad de la persona es una realidad, en cierto modo, finita, limitada. Una persona
vive, tiene una vida más o menos larga, pero morirá. La muerte es inevitable, la muerte es
segura. Mors certa, hora incerta, decían los romanos: la muerte es cierta, la hora es incierta.
Gracias a Dios, es incierta: el niño recién nacido puede morir, el viejo por viejo que sea
puede vivir un día más; lo cual siempre deja una esperanza abierta.

Pero ¿cómo puede terminar? ¿Cómo termina? Hay una cosa que es la muerte corporal, la
muerte biológica: esto no es muy distinta de la muerte de los animales, sobre todo de los
animales superiores. La vida humana tiene un ciclo, tiene un final, termina con la muerte, es
una estructura cerrada que desemboca en la muerte, esto es claro. Eso es lo que le pasa al
hombre -¡al hombre!, no olvidemos esto-, pero si tomamos el punto de vista de la vida como
tal, de la vida humana, es decir, de la persona humana, encontramos que es una estructura
abierta, es una estructura proyectiva, futuriza, dramática. Entonces no se ve por qué razón
se va a dejar de proyectar. Las estructuras corpóreas, biológicas o psíquicas tienen un ciclo
y terminan cerradas, desembocando en la muerte. Pero del punto de vista de la persona
como tal, de la vida humana personal, no hay razón para dejar de proyectar: ¿Por qué voy a
dejar de proyectar? Yo puedo seguir proyectando indefinidamente. Si me sitúo en la
perspectiva personal, en la perspectiva de la vida biográfica, esta postula la perduración.

La vida humana puede terminar, la vida como tal, la vida biológica – incluso la vida
biográfica en la medida que está incardinada en la corporeidad y en la mundanidad. Pero
desde otro punto de vista aparece justamente como algo que no tiene por qué terminar y su
final sería el reverso del origen. Recuerden ustedes como decíamos del niño que nace que
representa una criatura, es un acto de creación, cuyo creador está en sombra, está ausente,
está lejano, no disponemos de él. La vida de la persona, la realidad de la persona no podría
terminar más que por aniquilación: es verosímil, es inteligible, podemos pensar en que una
persona sea aniquilada.

Fíjense en lo siguiente: hay un hecho característico en nuestra época – se habla mucho
ahora de la pena de muerte. Es algo horrible, doloroso, enormemente penoso, de difícil
justificación, pero no he visto que nunca se diga algo que es evidente: hemos vivido durante
milenios en la idea de que la muerte biológica no significa el final de una persona. Cuando
la pena de muerte se ha aplicado como se ha aplicado -y con qué liberalidad extraordinaria
durante siglos-, se entendía que se le privaba al delincuente de la vida y se anticipaba su
muerte que, de todas las maneras, habría de producirse en cierto momento. No se pensaba
ni por un momento que se destruía la persona: se rezaba por él, se rezaba por su alma, se
confiaba en su salvación. Esa idea se ha debilitado enormemente.



Hoy esta idea es compartida por muchas personas, pero no tiene vigencia social: se da por
supuesto que el término de la vida biológica es la destrucción de la persona. Y esto es lo
que hace que veamos la pena de muerte como algo tremendo, como algo difícil de admitir:
destruir a una persona. Porque si esto es así, él que ha matado a alguien no es que haya
privado de la vida o de un cierto tiempo de vida a una persona: es que ha destruido a una
persona, lo cual da una gravedad a ese crimen incomparablemente mayor que la que se
entendía y se pensaba en otras épocas. Ven ustedes la incoherencia de considerar que es
terrible aplicar la pena de muerte a una persona si esto significa la destrucción de la
persona.

Hay una profunda incoherencia en la manera de plantear la cuestión. No se puede plantear
el problema de la pena de muerte y el problema del delito, el problema del crimen, del
asesinato, de cualquiera forma de violencia contra una persona en términos meramente
biológicos.

Hay un hecho curioso que tampoco se piensa mucho en ello -hoy se piensa bastante poco
en casi todo-: los animales tienen un ciclo vital muy corto. Es curioso: hay espléndidos
animales, un tigre, un león, un toro, un caballo tienen un ciclo vital muy corto. Hacen una
vida natural, es decir, digamos, una vida sana. Eso de que se habla mucho, hacer vida
sana, hacer vida natural; los animales lo hacen, en su libertad, por lo pronto. Y sin embargo
mueren muy pronto. Tienen una vida en general más corta que el hombre. Los animales ni
van a conferencias, ni fuman, ni beben alcohol, hacen una vida sana y, sin embargo, a los
diez años, quince, treinta años, mueren. ¡Es curioso!

Si la vida humana es limitada, si ahora una persona muere – tomo un ejemplo que tengo
más cerca: yo tengo muchos años y en los términos de una vida biológica, quizá me queda
poco... Matar a una persona joven es mucho más grave, matar a un niño recién nacido o no
nacido es privarlo de la totalidad de su vida biológica, de su vida personal también. Todo
esto no se piensa en general. Es curioso, es decir, la manera de pensar que tiene el hombre
en cada época tiene sus formas, sus limitaciones, sus omisiones. Es curioso ver en qué
cosas se piensan, en qué cosas no se piensan o se evita cuidadosamente pensar en ellas.
De modo que el matar una persona dependería también de su edad, sería privar a la
persona de un fragmento de vida, larga, corta, hay siempre el hecho de que nunca se sabe
cuando se va morir. Por eso digo el más viejo puede vivir un día más y el niño puede morir
recién nacido.

Lo que se trata es de pensar la persona como tal: de no reducir la persona a una cosa, de
no tratar al hombre como cosa – porque el hombre es cosa también naturalmente, tiene un
organismo, tiene una realidad psicofísica que es cosa y, repito, no muy diferente de los
animales superiores. Ahora se están utilizando órganos de animales para sustituir a los
órganos enfermos de los hombres, las diferencias orgánicamente no son muy grandes y
serán menores todavía cuando se avancen las técnicas. Pero la realidad del quien, la
realidad del yo, la realidad del tu, del cual yo soy otro tu... esto no se parece nada a las
cosas, es algo profundamente distinto de toda cosa, incluso de la cosa animal, de la
realidad meramente biológica.



Les estoy proponiendo simplemente un cambio de perspectiva. Simplemente. Ver la
realidad – y van a hablar, en este ciclo, del universo, del hombre, de los orígenes del
hombre y todo que quieran ustedes, que es sumamente importante, sumamente
interesante, pero invertiendo la perspectiva: no partiendo de las cosas, no considerando
toda la realidad como cosa, sino partiendo de esa realidad extrañísima, distinta de todas,
que llamamos persona, que llamamos quien, que llamamos yo. Esto es lo que propongo y
es lo que los invitaría a tener presente, esta posible perspectiva en las conferencias
próximas.


