ARGUMENTOS

Fe, razon y universidad.
Recuerdos y reflexiones*

BENEDICTO XVI

lustres sefiores, gentiles sefioras: Para mi es un momento
emocionante estar nuevamente en la catedra de la
universidad y poder impartir una vez mas una leccién. Mi
pensamiento vuelve a aquellos afios en los que, tras un
hermoso periodo en el Instituto Superior de Freising, inicié mi
actividad de profesor académico en la Universidad de Bonn.
En el afio 1959 se vivian todavia los viejos tiempos de la
universidad en que habia profesores ordinarios. Para las
catedras individuales no existian ni asistentes ni dactilografos, pero en
compensacion se daba un contacto muy directo con los estudiantes y sobre
todo entre los profesores.

Se daban encuentros antes y después de las lecciones en los cuartos de los
docentes. Los contactos con los historiadores, los filésofos, los filblogos y
también entre las dos facultades teologicas eran muy cercanos. Una vez al
semestre habia un dies academicus, en el que los profesores de todas las
facultades se presentaban delante de los estudiantes de toda la universidad,
haciendo posible una verdadera experiencia de universitas —algo a lo que
también ha aludido usted, sefior rector, hace poco—: el hecho de que nosotros,
a pesar de todas las especializaciones, que a veces nos impiden comunicarnos
entre nosotros, formamos un todo y trabajamos en el todo de la Unica razon
con sus diferentes dimensiones —estando asi juntos también en la comun
responsabilidad por el recto uso de la raz6n—, hacia que se tratase de una
experiencia viva.

La universidad, sin duda, estaba orgullosa también de sus dos facultades
teolégicas. Estaba claro que también ellas, interrogandose sobre la
racionalidad de la fe, desarrollan un trabajo que necesariamente forma parte

* Texto integro del discurso pronunciado por Benedicto XVI en el Aula Magna de la Universidad de Ratisbona, en
el transcurso de su viaje apostdlico a Alemania.



del “todo” de la universitas scientiarum, aunque no todos podian compartir la fe,
por cuya correlacion con la raz6n comun se esfuerzan los tedlogos. Esta
cohesion interior en el cosmos de la razén tampoco quedd perturbada cuando
se supo que uno de los colegas habia dicho que en nuestra universidad habia
algo extrafio: dos facultades que se ocupaban de algo que no existia: Dios.

En el conjunto de la universidad era una conviccion indiscutida el hecho de que
incluso frente a un escepticismo asi de radical seguia siendo necesario y
razonable interrogarse sobre Dios por medio de la razén y en el contexto de la
tradicion de la fe cristiana.

Me acordé de todo esto cuando recientemente lei la parte editada por el
profesor Theodore Khoury (Minster) del didlogo que el docto emperador
bizantino Manuel Il Paledlogo, tal vez durante el invierno del 1391 en Ankara,
mantuvo con un persa culto sobre el cristianismo y el islam, y la verdad de
ambos. Fue probablemente el mismo emperador quien anotod, durante el asedio
de Constantinopla entre 1394 y 1402, este dialogo.

De este modo se explica el que sus razonamientos son reportados con mucho
mas detalle que las respuestas del erudito persa. El didlogo afronta el ambito
de las estructuras de la fe contenidas en la Biblia y en el Cordn y se detiene
sobre todo en la imagen de Dios y del hombre, pero necesariamente también
en la relacion entre las “tres Leyes” o tres ordenes de vida: Antiguo
Testamento, Nuevo Testamento, Coran.

Quisiera tocar en esta conferencia un solo argumento —mas que nada
marginal en la estructura del didlogo— que, en el contexto del tema “fe y
razon”, me ha fascinado y que servira como punto de partida para mis
reflexiones sobre este tema.

En el séptimo coloquio (controversia) editado por el profesor Khoury, el
emperador toca el tema de la “yihad” (guerra santa). Seguramente el
emperador sabia que en la sura 2, 256 esta escrito: “Ninguna constriccion en
las cosas de la fe”. Es una de las suras del periodo inicial en el que Mahoma
mismo aun no tenia poder y estaba amenazado. Pero, naturalmente, el
emperador conocia también las disposiciones, desarrolladas sucesivamente y
fijadas en el Coran, acerca de la guerra santa.

Sin detenerse en los particulares, como la diferencia de trato entre los que
poseen el “Libro” y los “incrédulos”, de manera sorprendentemente brusca se
dirige a su interlocutor simplemente con la pregunta central sobre la relacion
entre religion y violencia, en general, diciendo: “Muéstrame también aquello
gque Mahoma ha traido de nuevo, y encontraras solamente cosas malvadas e
inhumanas, como su directiva de difundir por medio de la espada la fe que él
predicaba”.

El emperador explica asi minuciosamente las razones por las cuales la difusion
de la fe mediante la violencia es algo irracional. La violencia esta en contraste
con la naturaleza de Dios y la naturaleza del alma. “Dios no goza con la sangre;



no actuar segun la razén es contrario a la naturaleza de Dios. La fe es fruto del
alma, no del cuerpo.

"Por lo tanto, quien quiere llevar a otra persona a la fe necesita la capacidad de
hablar bien y de razonar correctamente, y no recurrir a la violencia ni a las
amenazas... Para convencer a un alma razonable no hay que recurrir a los
musculos ni a instrumentos para golpear ni de ningan otro medio con el que se
pueda amenazar a una persona de muerte...”.

La afirmacion decisiva en esta argumentacion contra la conversion mediante la
violencia es: no actuar segun la razén es contrario a la naturaleza de Dios. El
editor, Theodore Khoury, comenta que para el emperador, como buen bizantino
educado en la filosofia griega, esta afirmacién es evidente. Para la doctrina
musulmana, en cambio, Dios es absolutamente trascendente.

Su voluntad no esté ligada a ninguna de nuestras categorias, incluso a la de la
racionalidad. En este contexto Khoury cita una obra del conocido islamista
francés R. Arnaldez, quien revela que Ibh Hazn llega a decir que Dios no
estaria condicionado ni siquiera por su misma palabra y que nada lo obligaria a
revelarnos la verdad. Si fuese su voluntad, el hombre deberia practicar incluso
la idolatria.

Aqui se abre, en la comprension de Dios y por lo tanto en la realizacién
concreta de la religién, un dilema que hoy nos plantea un desafio muy directo.
La conviccién de que actuar contra la razon estd en contradiccion con la
naturaleza de Dios, ¢es solamente un pensamiento griego o es valido siempre
por si mismo? Pienso que en este punto se manifiesta la profunda
concordancia entre aquello que es griego en el mejor sentido y aquello que es
fe en Dios sobre el fundamento de la Biblia.

Modificando el primer verso del Libro del Génesis, Juan comenzo6 el “Prologo”
de su Evangelio con las palabras: “Al principio era el logos”. Es justamente esta
palabra la que usa el emperador: Dios actua con “logos”. “Logos” significa tanto
razon como palabra, una razén que es creadora y capaz de comunicarse, pero,
como razon. Con esto, Juan nos ha entregado la palabra conclusiva sobre el
concepto biblico de Dios, la palabra en la que todas las vias frecuentemente
fatigosas y tortuosas de la fe biblica alcanzan su meta, encontrando su sintesis.
En principio era el “logos”, y el “logos” es Dios, nos dice el evangelista.

El encuentro entre el mensaje biblico y el pensamiento griego no era una
simple casualidad. La vision de San Pablo, ante quien se habian cerrado los
caminos de Asia y que, en suefios, vio un macedonio y escuchd su suplica:
“iVen a Macedonia y ayudanos!” (Cf. Hechos 16, 6-10), puede ser interpretada
como una “condensacion” de la necesidad intrinseca de un acercamiento entre
la fe biblica y la filosofia griega.

En realidad, este acercamiento ya habia comenzado desde hacia mucho
tiempo. Ya el nombre misterioso de Dios de la zarza ardiente, que separa a
Dios del conjunto de las divinidades con mdultiples nombres, afirmando
solamente su ser, es, confrontandose con el mito, una respuesta con la que



estd en intima analogia el intento de Sdécrates de vencer y superar al mito
mismao.

El proceso iniciado hacia la zarza alcanza, dentro del Antiguo Testamento, una
nueva madurez durante el exilio, donde el Dios de Israel, entonces privado de
la Tierra y del culto, se presenta como el Dios del cielo y de la tierra, con una
simple formula que prolonga las palabras de la zarza: “Yo soy”. Con este nuevo
conocimiento de Dios va al mismo paso una especie de ilustracion, que se
expresa drasticamente en la mofa de las divinidades que no son mas que obra
de las manos del hombre (Cf. Salmo 115).

De este modo, a pesar de toda la dureza del desacuerdo con los soberanos
helenisticos, que querian obtener con la fuerza la adecuacion al estilo de vida
griego y a su culto idolatrico, la fe biblica, durante la época helenistica, salia
interiormente al encuentro de lo mejor del pensamiento griego, hasta llegar a
un contacto reciproco que después se dio especialmente en la tardia literatura
sapiencial.

Hoy nosotros sabemos que la traduccion griega del Antiguo Testamento,
realizada en Alejandria —la Biblia de los “Setenta”—, es mas que una simple
traduccion del texto hebreo (que hay que evaluar quizd de manera poco
positiva): es de por si un testimonio textual, y un paso especifico e importante
de la historia de la Revelacién, en el cual se ha dado este encuentro que tuvo
un significado decisivo para el nacimiento del cristianismo y su divulgacion.

En el fondo, se trata del encuentro entre fe y razon, entre auténtica ilustracion y
religion. Partiendo verdaderamente desde la intima naturaleza de la fe cristiana
y, al mismo tiempo, desde la naturaleza del pensamiento helenistico fusionado
ya con la fe, Manuel Il podia decir: No actuar con el “logos” es contrario a la
naturaleza de Dios.

Mas alla de ésta existiria la libertad de Dios, en virtud de la cual El habria
podido crear y hacer también lo contrario de todo lo que efectivamente ha
hecho. Aqui se perfilan posiciones que, sin lugar a dudas, pueden acercarse a
aquellas de Ibn Hazn y podrian llevar hasta la imagen de un Dios-Arbitro, que
no esta ligado ni siquiera a la verdad y al bien.

La trascendencia y la diversidad de Dios se acentian de una manera tan
exagerada, que incluso nuestra razén, nuestro sentido de la verdad y del bien
dejan de ser un espejo de Dios, cuyas posibilidades abismales permanecen
para nosotros eternamente inalcanzables y escondidas tras sus decisiones
efectivas. En contraposicién, la fe de la Iglesia se ha atenido siempre a la
conviccion de que entre Dios y nosotros, entre su eterno Espiritu creador y
nuestra razén creada, existe una verdadera analogia, en la que ciertamente las
desemejanzas son infinitamente mas grandes que las semejanzas —como dice
el Concilio Lateranense IV en 1215—, pero que no por ello se llegan a abolir la
analogia y su lenguaje.

Dios no se hace mas divino por el hecho de que lo alejemos en un voluntarismo
puro e impenetrable, sino que el Dios verdaderamente divino es ese Dios que



se ha mostrado como el “logos” y como “logos” ha actuado y actua lleno de
amor por nosotros. Ciertamente el amor “sobrepasa” el conocimiento y es por
esto capaz de percibir mas que el simple pensamiento (Cf. Efesios 3,19); sin
embargo, el amor del Dios-Logos concuerda con el Verbo eterno y con nuestra
razén, como afiade san Pablo es “logico” (Cf. Romanos 12, 1).

Ese acercamiento reciproco interior, que se ha dado entre la fe biblica y el
interrogarse a nivel filosofico del pensamiento griego, es un dato de importancia
decisiva no solo desde el punto de visa de la historia de las religiones, sino
también desde el de la historia universal, un dato que nos afecta también hoy.
Considerado este encuentro, no es sorprendente que el cristianismo, no
obstante su origen e importante desarrollo en Oriente, haya encontrado su
huella histéricamente decisiva en Europa. Podemos expresarlo también al
contrario: este encuentro, al que se une sucesivamente el patrimonio de Roma,
ha creado Europa y permanece como fundamento de aquello que, con razon,
se puede llamar Europa.

A la tesis, segun la cual, el patrimonio griego, criticamente purificado, forma
parte integrante de la fe cristiana, se le opone la pretension de la
deshelenizacion del cristianismo, pretension que desde el inicio de la edad
moderna domina de manera creciente en la investigacion teoldgica. Si se
analiza con mas detalle, se pueden observar tres oleadas en el programa de la
deshelenizacion: si bien estan relacionadas entre si, en sus motivaciones y en
sus objetivos, son claramente distintas la una de la otra.

La deshelenizacion se da primero en el contexto de los postulados
fundamentales de la Reforma del siglo XVI. Considerando la tradicion de las
escuelas teoldgicas, los reformadores se veian ante una sistematizacion de la
fe condicionada totalmente por la filosofia, es decir, ante un condicionamiento
de la fe desde el exterior, en virtud de una manera de ser que no derivaba de
ella.

De este modo, la fe ya no parecia como una palabra histérica viviente, sino
como un elemento integrado en la estructura de un sistema filosofico.

La “sola Scriptura”, en cambio, busca la forma pura primordial de la fe, tal y
como esta presente originariamente en la Palabra biblica. La metafisica se
presenta como un presupuesto derivado de otra fuente, de la que tiene que
liberarse la fe para hacer que vuelva a ser ella misma.

Kant siguio este programa con una radicalidad que los reformadores no podian
prever. De este modo, anclé la fe exclusivamente en la razdn practica,
negandole el acceso al todo de la realidad.

La teologia liberal de los siglos XIX y XX acompafa la segunda etapa del
proceso de deshelenizacion, con Adolf von Harnack, como su maximo
representante. Cuando era estudiante y en mis primeros afios como docente,
este programa influenciaba mucho incluso a la teologia catélica. Tomé como
punto de partida la distincidon que Pascal hace entre el Dios de los filosofos y el
Dios de Abraham, Isaac y Jacob.



En mi discurso inaugural en Bonn, en 1959, traté de referirme a este asunto.
No repetiré aqui lo que dije en aquella ocasion, pero me gustaria describir, al
menos brevemente, 10 que era nuevo en este proceso de deshelenizacion. La
idea central de Harnack era volver simplemente al hombre Jesus y a su
mensaje esencial, sin los afiadidos de la teologia e incluso de la helenizacion:
Este mensaje esencial era visto como la culminacion del desarrollo religioso de
la humanidad. Se decia que Jesus puso punto final al culto sustituyéndolo por
la moral. En definitiva, se le presentaba como padre de un mensaje moral
humanitario.

La meta fundamental era hacer que el cristianismo estuviera en armonia con la
razén moderna, es decir, liberarle de los elementos aparentemente filoséficos y
teologicos, como la fe en la divinidad de Cristo y en Dios uno y trino.

En este sentido, la exégesis historico-critica del Nuevo Testamento restauro el
lugar de la teologia en la universidad: Para Harnack, la teologia es algo
esencialmente histdrico y por lo tanto estrictamente cientifico. Lo que se puede
decir criticamente de Jesus, es por asi decir, expresion de la razén practica y
consecuentemente se puede aplicar a la Universidad en su conjunto.

En el trasfondo se da la autolimitacibn moderna de la razén, expresada
clasicamente en las “criticas” de Kant, que mientras tanto fue radicalizandose
ulteriormente por el pensamiento de las ciencias naturales.

Este concepto moderno se basa, por decirlo brevemente, en la sintesis entre el
platonismo (cartesianismo) y el empirismo, una sintesis confirmada por el éxito
de la tecnologia. Por un lado presupone la estructura matematica de la materia,
y su intrinseca racionalidad, que hace posible entender cémo funciona la
materia, coOmo es posible usarla eficazmente: esta premisa béasica es, por asi
decirlo, el elemento platénico en el entendimiento moderno de la naturaleza.

Por otro lado, se trata de la posibilidad de explotar la naturaleza para nuestros
propésitos, y en ese caso solo la posibilidad de la verificacién o falsificacion a
través de la experimentacion puede llevar a la certeza final. El peso entre los
dos polos puede, dependiendo de las circunstancias, cambiar de un lado al
otro. Un pensador tan positivista como J. Monod declar6 que era un convencido
platénico.

Esto permite que emerjan dos principios que son cruciales para el asunto al
que hemos llegado. Primero, solo la certeza que resulta de la sinergia entre
matematica y empirismo puede ser considerada como cientifica. Lo que quiere
ser cientifico tiene que confrontarse con este criterio.

De este modo, las ciencias humanas, como la historia, psicologia, sociologia y
filosofia, trataron de acercarse a este canon cientifico. Para nuestra reflexion,
es importante constatar que el método como tal excluye el problema de Dios,
presentandolo como un problema acientifico o precientifico. Pero asi nos
encontramos ante la reduccion del dmbito de la ciencia y de la razén que
necesita ser cuestionada.



Volveré a tocar el problema después. Por el momento basta tener en cuenta
que cualquier intento de la teologia por mantener desde este punto de vista un
caracter de disciplina “cientifica” no dejaria del cristianismo mas que un
miserable fragmento.

Pero tenemos que decir mas: si la ciencia en su conjunto no es mas que esto,
el hombre acabaria quedando reducido. De hecho, los interrogantes
propiamente humanos, es decir, “de dénde” y “hacia dénde”, los interrogantes
de la religion y la ética no pueden encontrar lugar en el espacio de la razén
comun descrita por la “ciencia” entendida de este modo y tienen que ser
colocados en el ambito de lo subjetivo.

El sujeto decide entonces, basandose en su experiencia, lo que considera que
es materia de la religién, y la conciencia subjetiva se convierte en el Unico
arbitro de lo que es ético. De esta manera, sin embargo, la ética y la religion
pierden su poder de crear una comunidad y se convierten en un asunto
completamente personal.

Este es un estado peligroso para los asuntos de la humanidad, como podemos
ver en las distintas patologias de la religiébn y la razdn que necesariamente
emergen cuando la razén es tan reducida que las preguntas de la religion y la
ética ya no interesan. Intentos de construir la ética a partir de las reglas de la
evolucioén o la psicologia terminan siendo simplemente inadecuados.

Antes de esgrimir las conclusiones a las que todo esto lleva, tengo que
referirme brevemente a la tercera etapa de deshelenizacion, que aun esta
dandose. A la luz de nuestra experiencia con el pluralismo cultural, con
frecuencia se dice en nuestros dias que la sintesis con el Helenismo lograda
por la Iglesia en sus inicios fue una inculturacién preliminar que no debe ser
vinculante para otras culturas.

Esto se dice para tener el derecho a volver al simple mensaje del Nuevo
Testamento anterior a la inculturacion, para inculturarlo nuevamente en sus
medios particulares. Esta tesis no es falsa, pero es burda e imprecisa. El Nuevo
Testamento fue escrito en griego y trae consigo el contacto con el espiritu
griego, un contacto que habia madurado en el desarrollo precedente del
Antiguo Testamento.

Ciertamente hay elementos en el proceso formativo de la Iglesia antigua que no
deben integrarse en todas las culturas. Sin embargo, las decisiones
fundamentales sobre las relaciones entre la fe y el uso de la razon humana son
parte de la fe misma, son desarrollos consecuentes con la naturaleza misma de
la fe.

Y asi llego a la conclusion. Este intento, hecho con unas pocas pinceladas, de
critica de la razon moderna a partir de su interior, no significa que hay que
regresar a antes de la llustracion, rechazando las convicciones de la era
moderna.



Los aspectos positivos de la modernidad deben ser conocidos sin reservas:
estamos todos agradecidos por las maravillosas posibilidades que ha abierto
para la humanidad y para su progreso que se nos ha dado. La ética cientifica,
ademas, debe ser obediente a la verdad, y, como tal, lleva una actitud que se
refleja en los principios del cristianismo.

Mi intencion no es el reduccionismo o la critica negativa, sino ampliar nuestro
concepto de razén y su aplicacion. Mientras nos regocijamos en las nuevas
posibilidades abiertas a la humanidad, también podemos apreciar los peligros
que emergen de estas posibilidades y tenemos que preguntarnos cOmo
podemos superarlas.

Solo lo lograremos si la razén y la fe avanzan juntas de un modo nuevo, si
superamos la limitacion impuesta por la razébn misma a lo que es
empiricamente verificable, y si una vez mas generamos nuevos horizontes. En
este sentido, la teologia pertenece correctamente a la universidad y esta dentro
del amplio dialogo de las ciencias, no s6lo como una disciplina historica y
ciencia humana, sino precisamente como teologia, como una profundizacion en
la racionalidad de la fe.

Solo asi podemos lograr ese didlogo genuino de culturas y religiones que
necesitamos con urgencia hoy. En el mundo occidental se sostiene
ampliamente que solo la razén positivista y las formas de la filosofia basadas
en ella son universalmente validas.

Incluso las culturas profundamente religiosas ven esta exclusion de lo divino de
la universalidad de la razébn como un ataque a sus mas profundas
convicciones. Una razon que es sorda a lo divino y que relega la religion al
espectro de las subculturas es incapaz de entrar al didlogo con las culturas.

Al mismo tiempo, como he tratado de demostrar, la razén cientifica moderna
con sus elementos intrinsecamente platonicos genera una pregunta que va
mas alla de si misma, de sus posibilidades y de su metodologia.

La razon cientifica moderna tiene que aceptar la estructura racional de la
materia y su correspondencia entre nuestro espiritu y las estructuras racionales
gue actian en la naturaleza como un dato de hecho, en el que se basa su
metodologia.

Incluso la pregunta ¢por qué esto tiene que ser asi? es una cuestion real, que
tiene que ser dirigida por las ciencias naturales a otros modos y planos de
pensamiento: a la filosofia y la teologia. Para la filosofia y, si bien es cierto que
de otra forma, para la teologia, escuchar a las grandes experiencias y
perspectivas de las tradiciones religiosas de la humanidad, de manera
particular las de la fe cristiana, es fuente de conocimiento; ignorarla seria una
grave limitacion para nuestra escucha y respuesta.

Aqui recuerdo algo que Sécrates le dijo a Feddn. En conversaciones
anteriores, se habian vertido muchas opiniones filoséficas falsas, y por eso
Socrates dice: “Seria mas facilmente comprensible si a alguien le molestaran
tanto todas estas falsas nociones que por el resto de su vida desdefara y se



burlara de toda conversacién sobre el ser, pero de esta forma estaria privado
de la verdad de la existencia y sufriria una gran pérdida”.

Occidente ha estado en peligro durante mucho tiempo a causa de esta
aversion, en la que se basa su racionalidad, y por lo tanto s6lo puede sufrir
grandemente.

Hace falta valentia para comprometer toda la amplitud de la razén y no la
negacion de su grandeza: este es el programa con el que la teologia anclada
en la fe biblica ingresa en el debate de nuestro tiempo. “No actuar
razonablemente (con ‘logos’) es contrario a la naturaleza de Dios”, dijo Manuel
I, de acuerdo con el entendimiento cristiano de Dios, en respuesta a su
interlocutor persa. En el didlogo de las culturas invitamos a nuestros
interlocutores a encontrar este gran “logos”, esta amplitud de la razén. Es la
gran tarea de la universidad redescubrirlo constantemente.

* Traduccién de la Agencia Zenit



