
 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fe, razón y universidad. 

Recuerdos y reflexiones*  
 
 

BENEDICTO XVI 
 
 

 

 

 

lustres señores, gentiles señoras: Para mí es un momento 
emocionante estar nuevamente en la cátedra de la 
universidad y poder impartir una vez más una lección. Mi 
pensamiento vuelve a aquellos años en los que, tras un 
hermoso periodo en el Instituto Superior de Freising, inicié mi 
actividad de profesor académico en la Universidad de Bonn. 
En el año 1959 se vivían todavía los viejos tiempos de la 
universidad en que había profesores ordinarios. Para las 

cátedras individuales no existían ni asistentes ni dactilógrafos, pero en 
compensación se daba un contacto muy directo con los estudiantes y sobre 
todo entre los profesores.   
 
Se daban encuentros antes y después de las lecciones en los cuartos de los 
docentes. Los contactos con los historiadores, los filósofos, los filólogos y 
también entre las dos facultades teológicas eran muy cercanos. Una vez al 
semestre había un dies academicus, en el que los profesores de todas las 
facultades se presentaban delante de los estudiantes de toda la universidad, 
haciendo posible una verdadera experiencia de universitas —algo a lo que 
también ha aludido usted, señor rector, hace poco—: el hecho de que nosotros, 
a pesar de todas las especializaciones, que a veces nos impiden comunicarnos 
entre nosotros, formamos un todo y trabajamos en el todo de la única razón 
con sus diferentes dimensiones —estando así juntos también en la común 
responsabilidad por el recto uso de la razón—, hacía que se tratase de una 
experiencia viva. 
 
La universidad, sin duda, estaba orgullosa también de sus dos facultades 
teológicas. Estaba claro que también ellas, interrogándose sobre la 
racionalidad de la fe, desarrollan un trabajo que necesariamente forma parte 

I 

ARGUMENTOS 

* Texto íntegro del discurso pronunciado por Benedicto XVI en el Aula Magna de la Universidad de Ratisbona, en 
el transcurso de su viaje apostólico a Alemania. 

 



 2 

del “todo” de la universitas scientiarum, aunque no todos podían compartir la fe, 
por cuya correlación con la razón común se esfuerzan los teólogos. Esta 
cohesión interior en el cosmos de la razón tampoco quedó perturbada cuando 
se supo que uno de los colegas había dicho que en nuestra universidad había 
algo extraño: dos facultades que se ocupaban de algo que no existía: Dios. 
 
En el conjunto de la universidad era una convicción indiscutida el hecho de que 
incluso frente a un escepticismo así de radical seguía siendo necesario y 
razonable interrogarse sobre Dios por medio de la razón y en el contexto de la 
tradición de la fe cristiana. 
 
Me acordé de todo esto cuando recientemente leí la parte editada por el 
profesor Theodore Khoury (Münster) del diálogo que el docto emperador 
bizantino Manuel II Paleólogo, tal vez durante el invierno del 1391 en Ankara, 
mantuvo con un persa culto sobre el cristianismo y el islam, y la verdad de 
ambos. Fue probablemente el mismo emperador quien anotó, durante el asedio 
de Constantinopla entre 1394 y 1402, este diálogo. 
 
De este modo se explica el que sus razonamientos son reportados con mucho 
más detalle que las respuestas del erudito persa. El diálogo afronta el ámbito 
de las estructuras de la fe contenidas en la Biblia y en el Corán y se detiene 
sobre todo en la imagen de Dios y del hombre, pero necesariamente también 
en la relación entre las “tres Leyes” o tres órdenes de vida: Antiguo 
Testamento, Nuevo Testamento, Corán. 
 
Quisiera tocar en esta conferencia un solo argumento —más que nada 
marginal en la estructura del diálogo— que, en el contexto del tema “fe y 
razón”, me ha fascinado y que servirá como punto de partida para mis 
reflexiones sobre este tema. 
 
En el séptimo coloquio (controversia) editado por el profesor Khoury, el 
emperador toca el tema de la “yihad” (guerra santa). Seguramente el 
emperador sabía que en la sura 2, 256 está escrito: “Ninguna constricción en 
las cosas de la fe”. Es una de las suras del periodo inicial en el que Mahoma 
mismo aún no tenía poder y estaba amenazado. Pero, naturalmente, el 
emperador conocía también las disposiciones, desarrolladas sucesivamente y 
fijadas en el Corán, acerca de la guerra santa. 
 
Sin detenerse en los particulares, como la diferencia de trato entre los que 
poseen el “Libro” y los “incrédulos”, de manera sorprendentemente brusca se 
dirige a su interlocutor simplemente con la pregunta central sobre la relación 
entre religión y violencia, en general, diciendo: “Muéstrame también aquello 
que Mahoma ha traído de nuevo, y encontrarás solamente cosas malvadas e 
inhumanas, como su directiva de difundir por medio de la espada la fe que él 
predicaba”. 
 
El emperador explica así minuciosamente las razones por las cuales la difusión 
de la fe mediante la violencia es algo irracional. La violencia está en contraste 
con la naturaleza de Dios y la naturaleza del alma. “Dios no goza con la sangre; 



 3 

no actuar según la razón es contrario a la naturaleza de Dios. La fe es fruto del 
alma, no del cuerpo. 
 
”Por lo tanto, quien quiere llevar a otra persona a la fe necesita la capacidad de 
hablar bien y de razonar correctamente, y no recurrir a la violencia ni a las 
amenazas... Para convencer a un alma razonable no hay que recurrir a los 
músculos ni a instrumentos para golpear ni de ningún otro medio con el que se 
pueda amenazar a una persona de muerte...”. 
 
La afirmación decisiva en esta argumentación contra la conversión mediante la 
violencia es: no actuar según la razón es contrario a la naturaleza de Dios. El 
editor, Theodore Khoury, comenta que para el emperador, como buen bizantino 
educado en la filosofía griega, esta afirmación es evidente. Para la doctrina 
musulmana, en cambio, Dios es absolutamente trascendente. 
 
Su voluntad no está ligada a ninguna de nuestras categorías, incluso a la de la 
racionalidad. En este contexto Khoury cita una obra del conocido islamista 
francés R. Arnaldez, quien revela que Ibh Hazn llega a decir que Dios no 
estaría condicionado ni siquiera por su misma palabra y que nada lo obligaría a 
revelarnos la verdad. Si fuese su voluntad, el hombre debería practicar incluso 
la idolatría. 
 
Aquí se abre, en la comprensión de Dios y por lo tanto en la realización 
concreta de la religión, un dilema que hoy nos plantea un desafío muy directo. 
La convicción de que actuar contra la razón está en contradicción con la 
naturaleza de Dios, ¿es solamente un pensamiento griego o es válido siempre 
por sí mismo? Pienso que en este punto se manifiesta la profunda 
concordancia entre aquello que es griego en el mejor sentido y aquello que es 
fe en Dios sobre el fundamento de la Biblia. 
 
Modificando el primer verso del Libro del Génesis, Juan comenzó el “Prólogo” 
de su Evangelio con las palabras: “Al principio era el logos”. Es justamente esta 
palabra la que usa el emperador: Dios actúa con “logos”. “Logos” significa tanto 
razón como palabra, una razón que es creadora y capaz de comunicarse, pero, 
como razón. Con esto, Juan nos ha entregado la palabra conclusiva sobre el 
concepto bíblico de Dios, la palabra en la que todas las vías frecuentemente 
fatigosas y tortuosas de la fe bíblica alcanzan su meta, encontrando su síntesis. 
En principio era el “logos”, y el “logos” es Dios, nos dice el evangelista. 
 
El encuentro entre el mensaje bíblico y el pensamiento griego no era una 
simple casualidad. La visión de San Pablo, ante quien se habían cerrado los 
caminos de Asia y que, en sueños, vio un macedonio y escuchó su súplica: 
“¡Ven a Macedonia y ayúdanos!” (Cf. Hechos 16, 6-10), puede ser interpretada 
como una “condensación” de la necesidad intrínseca de un acercamiento entre 
la fe bíblica y la filosofía griega. 
 
En realidad, este acercamiento ya había comenzado desde hacía mucho 
tiempo. Ya el nombre misterioso de Dios de la zarza ardiente, que separa a 
Dios del conjunto de las divinidades con múltiples nombres, afirmando 
solamente su ser, es, confrontándose con el mito, una respuesta con la que 



 4 

está en íntima analogía el intento de Sócrates de vencer y superar al mito 
mismo. 
 
El proceso iniciado hacia la zarza alcanza, dentro del Antiguo Testamento, una 
nueva madurez durante el exilio, donde el Dios de Israel, entonces privado de 
la Tierra y del culto, se presenta como el Dios del cielo y de la tierra, con una 
simple fórmula que prolonga las palabras de la zarza: “Yo soy”. Con este nuevo 
conocimiento de Dios va al mismo paso una especie de ilustración, que se 
expresa drásticamente en la mofa de las divinidades que no son más que obra 
de las manos del hombre (Cf. Salmo 115). 
 
De este modo, a pesar de toda la dureza del desacuerdo con los soberanos 
helenísticos, que querían obtener con la fuerza la adecuación al estilo de vida 
griego y a su culto idolátrico, la fe bíblica, durante la época helenística, salía 
interiormente al encuentro de lo mejor del pensamiento griego, hasta llegar a 
un contacto recíproco que después se dio especialmente en la tardía literatura 
sapiencial. 
 
Hoy nosotros sabemos que la traducción griega del Antiguo Testamento, 
realizada en Alejandría —la Biblia de los “Setenta”—, es más que una simple 
traducción del texto hebreo (que hay que evaluar quizá de manera poco 
positiva): es de por sí un testimonio textual, y un paso específico e importante 
de la historia de la Revelación, en el cual se ha dado este encuentro que tuvo 
un significado decisivo para el nacimiento del cristianismo y su divulgación. 
 
En el fondo, se trata del encuentro entre fe y razón, entre auténtica ilustración y 
religión. Partiendo verdaderamente desde la íntima naturaleza de la fe cristiana 
y, al mismo tiempo, desde la naturaleza del pensamiento helenístico fusionado 
ya con la fe, Manuel II podía decir: No actuar con el “logos” es contrario a la 
naturaleza de Dios.  
 
Más allá de ésta existiría la libertad de Dios, en virtud de la cual Él habría 
podido crear y hacer también lo contrario de todo lo que efectivamente ha 
hecho. Aquí se perfilan posiciones que, sin lugar a dudas, pueden acercarse a 
aquellas de Ibn Hazn y podrían llevar hasta la imagen de un Dios-Árbitro, que 
no está ligado ni siquiera a la verdad y al bien. 
 
La trascendencia y la diversidad de Dios se acentúan de una manera tan 
exagerada, que incluso nuestra razón, nuestro sentido de la verdad y del bien 
dejan de ser un espejo de Dios, cuyas posibilidades abismales permanecen 
para nosotros eternamente inalcanzables y escondidas tras sus decisiones 
efectivas. En contraposición, la fe de la Iglesia se ha atenido siempre a la 
convicción de que entre Dios y nosotros, entre su eterno Espíritu creador y 
nuestra razón creada, existe una verdadera analogía, en la que ciertamente las 
desemejanzas son infinitamente más grandes que las semejanzas —como dice 
el Concilio Lateranense IV en 1215—, pero que no por ello se llegan a abolir la 
analogía y su lenguaje. 
 
Dios no se hace más divino por el hecho de que lo alejemos en un voluntarismo 
puro e impenetrable, sino que el Dios verdaderamente divino es ese Dios que 



 5 

se ha mostrado como el “logos” y como “logos” ha actuado y actúa lleno de 
amor por nosotros. Ciertamente el amor “sobrepasa” el conocimiento y es por 
esto capaz de percibir más que el simple pensamiento (Cf. Efesios 3,19); sin 
embargo, el amor del Dios-Logos concuerda con el Verbo eterno y con nuestra 
razón, como añade san Pablo es “lógico” (Cf. Romanos 12, 1). 
 
Ese acercamiento recíproco interior, que se ha dado entre la fe bíblica y el 
interrogarse a nivel filosófico del pensamiento griego, es un dato de importancia 
decisiva no sólo desde el punto de visa de la historia de las religiones, sino 
también desde el de la historia universal, un dato que nos afecta también hoy. 
Considerado este encuentro, no es sorprendente que el cristianismo, no 
obstante su origen e importante desarrollo en Oriente, haya encontrado su 
huella históricamente decisiva en Europa. Podemos expresarlo también al 
contrario: este encuentro, al que se une sucesivamente el patrimonio de Roma, 
ha creado Europa y permanece como fundamento de aquello que, con razón, 
se puede llamar Europa. 
 
A la tesis, según la cual, el patrimonio griego, críticamente purificado, forma 
parte integrante de la fe cristiana, se le opone la pretensión de la 
deshelenización del cristianismo, pretensión que desde el inicio de la edad 
moderna domina de manera creciente en la investigación teológica. Si se 
analiza con más detalle, se pueden observar tres oleadas en el programa de la 
deshelenización: si bien están relacionadas entre sí, en sus motivaciones y en 
sus objetivos, son claramente distintas la una de la otra. 
 
La deshelenización se da primero en el contexto de los postulados 
fundamentales de la Reforma del siglo XVI. Considerando la tradición de las 
escuelas teológicas, los reformadores se veían ante una sistematización de la 
fe condicionada totalmente por la filosofía, es decir, ante un condicionamiento 
de la fe desde el exterior, en virtud de una manera de ser que no derivaba de 
ella. 
 
De este modo, la fe ya no parecía como una palabra histórica viviente, sino 
como un elemento integrado en la estructura de un sistema filosófico. 
 
La “sola Scriptura”, en cambio, busca la forma pura primordial de la fe, tal y 
como está presente originariamente en la Palabra bíblica. La metafísica se 
presenta como un presupuesto derivado de otra fuente, de la que tiene que 
liberarse la fe para hacer que vuelva a ser ella misma. 
 
Kant siguió este programa con una radicalidad que los reformadores no podían 
prever. De este modo, ancló la fe exclusivamente en la razón práctica, 
negándole el acceso al todo de la realidad. 
 
La teología liberal de los siglos XIX y XX acompaña la segunda etapa del 
proceso de deshelenización, con Adolf von Harnack, como su máximo 
representante. Cuando era estudiante y en mis primeros años como docente, 
este programa influenciaba mucho incluso a la teología católica. Tomó como 
punto de partida la distinción que Pascal hace entre el Dios de los filósofos y el 
Dios de Abraham, Isaac y Jacob. 



 6 

 
En mi discurso inaugural en Bonn, en 1959, traté de referirme a este asunto. 
No repetiré aquí lo que dije en aquella ocasión, pero me gustaría describir, al 
menos brevemente, lo que era nuevo en este proceso de deshelenización. La 
idea central de Harnack era volver simplemente al hombre Jesús y a su 
mensaje esencial, sin los añadidos de la teología e incluso de la helenización: 
Este mensaje esencial era visto como la culminación del desarrollo religioso de 
la humanidad. Se decía que Jesús puso punto final al culto sustituyéndolo por 
la moral. En definitiva, se le presentaba como padre de un mensaje moral 
humanitario. 
 
La meta fundamental era hacer que el cristianismo estuviera en armonía con la 
razón moderna, es decir, liberarle de los elementos aparentemente filosóficos y 
teológicos, como la fe en la divinidad de Cristo y en Dios uno y trino. 
 
En este sentido, la exégesis histórico-crítica del Nuevo Testamento restauró el 
lugar de la teología en la universidad: Para Harnack, la teología es algo 
esencialmente histórico y por lo tanto estrictamente científico. Lo que se puede 
decir críticamente de Jesús, es por así decir, expresión de la razón práctica y 
consecuentemente se puede aplicar a la Universidad en su conjunto. 
 
En el trasfondo se da la autolimitación moderna de la razón, expresada 
clásicamente en las “críticas” de Kant, que mientras tanto fue radicalizándose 
ulteriormente por el pensamiento de las ciencias naturales. 
 
Este concepto moderno se basa, por decirlo brevemente, en la síntesis entre el 
platonismo (cartesianismo) y el empirismo, una síntesis confirmada por el éxito 
de la tecnología. Por un lado presupone la estructura matemática de la materia, 
y su intrínseca racionalidad, que hace posible entender cómo funciona la 
materia, cómo es posible usarla eficazmente: esta premisa básica es, por así 
decirlo, el elemento platónico en el entendimiento moderno de la naturaleza. 
 
Por otro lado, se trata de la posibilidad de explotar la naturaleza para nuestros 
propósitos, y en ese caso sólo la posibilidad de la verificación o falsificación a 
través de la experimentación puede llevar a la certeza final. El peso entre los 
dos polos puede, dependiendo de las circunstancias, cambiar de un lado al 
otro. Un pensador tan positivista como J. Monod declaró que era un convencido 
platónico. 
 
Esto permite que emerjan dos principios que son cruciales para el asunto al 
que hemos llegado. Primero, sólo la certeza que resulta de la sinergia entre 
matemática y empirismo puede ser considerada como científica. Lo que quiere 
ser científico tiene que confrontarse con este criterio. 
De este modo, las ciencias humanas, como la historia, psicología, sociología y 
filosofía, trataron de acercarse a este canon científico. Para nuestra reflexión, 
es importante constatar que el método como tal excluye el problema de Dios, 
presentándolo como un problema acientífico o precientífico. Pero así nos 
encontramos ante la reducción del ámbito de la ciencia y de la razón que 
necesita ser cuestionada. 
 



 7 

Volveré a tocar el problema después. Por el momento basta tener en cuenta 
que cualquier intento de la teología por mantener desde este punto de vista un 
carácter de disciplina “científica” no dejaría del cristianismo más que un 
miserable fragmento. 
 
Pero tenemos que decir más: si la ciencia en su conjunto no es más que esto, 
el hombre acabaría quedando reducido. De hecho, los interrogantes 
propiamente humanos, es decir, “de dónde” y “hacia dónde”, los interrogantes 
de la religión y la ética no pueden encontrar lugar en el espacio de la razón 
común descrita por la “ciencia” entendida de este modo y tienen que ser 
colocados en el ámbito de lo subjetivo. 
 
El sujeto decide entonces, basándose en su experiencia, lo que considera que 
es materia de la religión, y la conciencia subjetiva se convierte en el único 
árbitro de lo que es ético. De esta manera, sin embargo, la ética y la religión 
pierden su poder de crear una comunidad y se convierten en un asunto 
completamente personal. 
 
Este es un estado peligroso para los asuntos de la humanidad, como podemos 
ver en las distintas patologías de la religión y la razón que necesariamente 
emergen cuando la razón es tan reducida que las preguntas de la religión y la 
ética ya no interesan. Intentos de construir la ética a partir de las reglas de la 
evolución o la psicología terminan siendo simplemente inadecuados. 
 
Antes de esgrimir las conclusiones a las que todo esto lleva, tengo que 
referirme brevemente a la tercera etapa de deshelenización, que aún está 
dándose. A la luz de nuestra experiencia con el pluralismo cultural, con 
frecuencia se dice en nuestros días que la síntesis con el Helenismo lograda 
por la Iglesia en sus inicios fue una inculturación preliminar que no debe ser 
vinculante para otras culturas. 
 
Esto se dice para tener el derecho a volver al simple mensaje del Nuevo 
Testamento anterior a la inculturación, para inculturarlo nuevamente en sus 
medios particulares. Esta tesis no es falsa, pero es burda e imprecisa. El Nuevo 
Testamento fue escrito en griego y trae consigo el contacto con el espíritu 
griego, un contacto que había madurado en el desarrollo precedente del 
Antiguo Testamento. 
 
Ciertamente hay elementos en el proceso formativo de la Iglesia antigua que no 
deben integrarse en todas las culturas. Sin embargo, las decisiones 
fundamentales sobre las relaciones entre la fe y el uso de la razón humana son 
parte de la fe misma, son desarrollos consecuentes con la naturaleza misma de 
la fe. 
 
Y así llego a la conclusión. Este intento, hecho con unas pocas pinceladas, de 
crítica de la razón moderna a partir de su interior, no significa que hay que 
regresar a antes de la Ilustración, rechazando las convicciones de la era 
moderna. 
 



 8 

Los aspectos positivos de la modernidad deben ser conocidos sin reservas: 
estamos todos agradecidos por las maravillosas posibilidades que ha abierto 
para la humanidad y para su progreso que se nos ha dado. La ética científica, 
además, debe ser obediente a la verdad, y, como tal, lleva una actitud que se 
refleja en los principios del cristianismo. 
 
Mi intención no es el reduccionismo o la crítica negativa, sino ampliar nuestro 
concepto de razón y su aplicación. Mientras nos regocijamos en las nuevas 
posibilidades abiertas a la humanidad, también podemos apreciar los peligros 
que emergen de estas posibilidades y tenemos que preguntarnos cómo 
podemos superarlas. 
 
Sólo lo lograremos si la razón y la fe avanzan juntas de un modo nuevo, si 
superamos la limitación impuesta por la razón misma a lo que es 
empíricamente verificable, y si una vez más generamos nuevos horizontes. En 
este sentido, la teología pertenece correctamente a la universidad y está dentro 
del amplio diálogo de las ciencias, no sólo como una disciplina histórica y 
ciencia humana, sino precisamente como teología, como una profundización en 
la racionalidad de la fe. 
 
Sólo así podemos lograr ese diálogo genuino de culturas y religiones que 
necesitamos con urgencia hoy. En el mundo occidental se sostiene 
ampliamente que sólo la razón positivista y las formas de la filosofía basadas 
en ella son universalmente válidas. 
 
Incluso las culturas profundamente religiosas ven esta exclusión de lo divino de 
la universalidad de la razón como un ataque a sus más profundas 
convicciones. Una razón que es sorda a lo divino y que relega la religión al 
espectro de las subculturas es incapaz de entrar al diálogo con las culturas. 
Al mismo tiempo, como he tratado de demostrar, la razón científica moderna 
con sus elementos intrínsecamente platónicos genera una pregunta que va 
más allá de sí misma, de sus posibilidades y de su metodología. 
 
La razón científica moderna tiene que aceptar la estructura racional de la 
materia y su correspondencia entre nuestro espíritu y las estructuras racionales 
que actúan en la naturaleza como un dato de hecho, en el que se basa su 
metodología. 
 
Incluso la pregunta ¿por qué esto tiene que ser así? es una cuestión real, que 
tiene que ser dirigida por las ciencias naturales a otros modos y planos de 
pensamiento: a la filosofía y la teología. Para la filosofía y, si bien es cierto que 
de otra forma, para la teología, escuchar a las grandes experiencias y 
perspectivas de las tradiciones religiosas de la humanidad, de manera 
particular las de la fe cristiana, es fuente de conocimiento; ignorarla sería una 
grave limitación para nuestra escucha y respuesta. 
 
Aquí recuerdo algo que Sócrates le dijo a Fedón. En conversaciones 
anteriores, se habían vertido muchas opiniones filosóficas falsas, y por eso 
Sócrates dice: “Sería más fácilmente comprensible si a alguien le molestaran 
tanto todas estas falsas nociones que por el resto de su vida desdeñara y se 



 9 

burlara de toda conversación sobre el ser, pero de esta forma estaría privado 
de la verdad de la existencia y sufriría una gran pérdida”. 
 
Occidente ha estado en peligro durante mucho tiempo a causa de esta 
aversión, en la que se basa su racionalidad, y por lo tanto sólo puede sufrir 
grandemente. 
 
Hace falta valentía para comprometer toda la amplitud de la razón y no la 
negación de su grandeza: este es el programa con el que la teología anclada 
en la fe bíblica ingresa en el debate de nuestro tiempo. “No actuar 
razonablemente (con ‘logos’) es contrario a la naturaleza de Dios”, dijo Manuel 
II, de acuerdo con el entendimiento cristiano de Dios, en respuesta a su 
interlocutor persa. En el diálogo de las culturas invitamos a nuestros 
interlocutores a encontrar este gran “logos”, esta amplitud de la razón. Es la 
gran tarea de la universidad redescubrirlo constantemente. 
 
* Traducción de la Agencia Zenit 


