
 1 

  
 
Posiblemente en todo ser 
humano anide el 
sentimiento de las coplas 
de Jorge Manrique a la 
muerte de su padre de 
que “todo tiempo pasado 
fue mejor”. Y en cada 
persona exista una 
parcela del pasado 
inmarchitable, que no se 
borra con los años y que 
cuando reaparece en la 
realidad presente en 
forma de recuerdo le 
sobrecoge el ánimo y le 
emociona, aunque el 
presente sea mejor que 
aquel pasado. En su En 
busca del tiempo perdido, 
Marcel Proust lo describió 
magistralmente, cuando el 
protagonista, en una visita 
que hace a una tía que le 
da de merendar té con 
magdalenas, se siente 
transportado a un mundo 
de emociones pasadas y 
sus recuerdos se reavivan 
con el simple hecho de 
introducir las magdalenas 
en el té, evocándole su 
infancia. A todo el mundo 
le ha pasado que un 
perfume, un olor, una 
música, una poesía, unas 
palabras, una insólita 
aparición, le ha recordado 
de pronto un tiempo 
pasado. Y quizá sea ésa 
la explicación y no otra de 
que se considere que el 
tiempo pasado fue mejor 
aunque no lo haya sido. 
Porque lo cierto es que ha 
sido un tiempo propio, el 
que cada uno ha vivido 
consigo mismo y con los 
suyos, y ese tiempo, esas 
memorias, son indelebles 

y se han convertido en la 
biografía personal, en la 
circunstancia y el yo real 
de la persona; aquello que 
designó Unamuno como 
la “intrahistoria” que 
subyace profunda frente 
al oleaje turbulento y 
superficial de la historia y 
que no es otra que la 
pequeña historia de la 
gente corriente. 
 
Algunas de las 
exposiciones celebradas 
en Madrid en la pasada 
temporada se han referido 
precisamente al tiempo 
pasado, con ese toque de 
nostalgia por lo ya 
transcurrido. Entre ellas, 
la exposición El mundo 
que vivió Cervantes, en el 
Centro Cultural de la Villa, 
comisariada por la 
académica de la historia, 
Carmen Iglesias, que 
transportaba 
magistralmente por unas 
horas al mundo, a la 
historia y a la 
“intrahistoria” del insigne 
escritor de El Quijote. El 
mundo que vivió 

Cervantes sumergía al 
espectador en el mundo 
de finales del siglo XVI y 
comienzos del XVII, 
destacando una serie de 
ámbitos de dicho período 
en la vida cotidiana de la 
España de entonces. Así 
se enfocaba la cultura, la 
literatura, el ejército, los 
campesinos, los hidalgos, 
las costumbres y las 
formas de vida rurales y 
urbanas.  
 
La exposición se 
subdividía en siete partes 
que llevaba cada una 
como título una frase de 
El Quijote poniendo así en 
relación los distintos 
ámbitos temáticos con la 
narración cervantina. 
 
I. “En un lugar de la 
Mancha”. Se contraponían 
la figura del hidalgo y la 
del campesino manchego 
mostradas a través de 
grandes fotografías del 
campo manchego con 
molinos de viento; y 
sendas vitrinas del 
tamaño de una habitación 
en las que se ofrecían 
aperos de labranza de la 
época, carro, trillo, yugo, 
rastrillo, arado, rueca, 
podadera y hoz, que 
representarían al mundo 
campesino; y muebles 
castellanos del siglo XVI y 
XVII, como sillones 
frailunos y mesa de plata 
repujada, y armas como 
carabina de caza y 
ballesta, que podrían 
representar al hidalgo. 
Numerosos cuadros 
colgaban en las paredes 
de la muestra, siempre 
con relación al tema 
enunciado. Así, retratos 
de caballeros e hidalgos, 
Caballero de rosa, de 
G.B. Moroni, Caballero 
Santiaguista y dama, 
1610-19, de anónimo 
español; Boda de hidalgos 
en Bayona, 1593-1610, de 

ARTE 

 

El mundo 

del Ayer 

ANA MARÍA 

PRECKLER 



 2 

Francisco de Mendieta; 
escenas costumbristas del 
pueblo como Sopa de 
pobres, de Antonio de 
Puga, y Escenas de 
cocina, de Alejandro de 
Loarte; y una serie de 
grabados a pluma y tinta 
sepia, de Vicente 
Carducho y Antonio del 
Castillo, con escenas 
campesinas varias.  
 
II. “Por caminos 
desusados”. Se 
representaban en esta 
sala los viajes continuos 
que realizaban las gentes 
de la época en busca de 
una mejora de sus 
condiciones de vida; lo 
que les hacía llegar hasta 
Madrid, Sevilla o 
Valladolid, buscando el 
amparo y el servicio de la 
Corte, y también los viajes 
a las Indias, siendo el 
propio Cervantes buen 
ejemplo de ese afán 
viajero que afectaba 
especialmente a las 
clases bajas y medias. Se 
mostraban numerosos 
cuadros pertenecientes a 
esa Corte idealizada por 
el viajero. Así, un muy 
buen Retrato de Felipe II 
anciano, 1590, de Juan 
Pantoja de la Cruz, uno 
de los mejores retratistas 
de la Corte —junto a 
Sánchez Coello—, quien 
ha dejado una excelente 
galería de retratos de los 
monarcas Felipe II y 
Felipe III y de su familia, 
los cuales permiten 
reconstruir el ambiente 
regio, y destacar la 
riqueza y el detallismo de 
los vestidos de las reinas, 
princesas y damas. 
Caben citarse el Retrato 
de Felipe III, 1607, de 
Pedro Antonio Vidal; de la 
Reina Margarita de 
Austria, 1604, de Pantoja 
de la Cruz; de Felipe IV 
niño con su hermana Ana 
(reina de Francia), 1612, 

de Bartolomé González, 
también autor del Retrato 
de D. Alfonso y su 
hermana Ana Margarita, 
infantes de España, 1612, 
y del Retrato del infante 
D. Carlos y su hermana 
Dª María (reina de 
Hungría), 1613-14; el 
Retrato del Duque de 
Lerma, 1602, de Pantoja 
de la Cruz; la 
Peregrinación de los 
Archiduques Isabel Clara 
Eugenia y Alberto de 
Austria a Nuestra Señora 
de Laeken, 1601, de Van 
der Beken; Vista de 
Sevilla, de Alonso 
Sánchez Coello; Vista del 
Alcázar de Madrid, de 
Félix Castello; Vista de la 
Plaza Mayor de Madrid, 
1620, anónimo; la Plaza 
Mayor de Valladolid, 
1656, de Gil de Mena; y 
finalmente el interesante 
cuadro Intercambio de 
Princesas entre las Cortes 
de España y Francia, 
1615, de anónimo 
flamenco, cuadro que 
rememora el intercambio 
que hubo en el río 
Bidasoa, entre las 
princesas Margarita de 
Austria, hija de Felipe III, 
en futuro matrimonio con 
Luis XIII de Francia, y el 
de Isabel de Borbón, 
hermana de Luis XIII de 
Francia, con Felipe IV. 
 
III. “Que el fin de la guerra 
es la paz”. Debate sobre 
la preeminencia de las 
armas o las letras con 
Cervantes como 
representante de ambas 
profesiones. Se muestran 
en grandes vitrinas la 
armadura, escudo, testera 
y rodela de Felipe III; la 
daga y la armadura del 
Duque de Feria; espadas 
españolas de lazo, 
espadas de pitones, 
mosquetes y arcabuces; 
la indumentaria del Tercio 
de Saboya, S. XVII; una 

gran armadura de caballo, 
Augsburgo, siglo XVI; 
cuadros como El sitio de 
Ostende, 1618, de 
Sebastián Vrancx; el 
Retrato del Príncipe de 
Saboya, 1607, de Pantoja 
de la Cruz; y el de un 
Maestre de Campo de la 
Infantería Española, 
anónimo. Se cita el 
fracaso de la Gran 
Armada frente a la flota 
inglesa en 1588, al 
orientarse la marina, 
después de Lepanto, 
desde el Mediterráneo 
hacia los mares del Norte, 
con el cuadro del gran 
marino que fuera 
D. Álvaro de Bazán, 
Marqués de Santa Cruz, 
que murió antes de 
empezar la gran batalla 
siendo sustituido por el 
Marqués de Medina 
Sidonia; se muestra la 
espada de D. Álvaro de 
Bazán; una maqueta de 
galeón del siglo XVII; la 
maqueta de una galera de 
24 bancos del S. XVII; un 
casco turco, un cañón, y 
el Retrato de Solimán el 
Magnífico, anónimo, el 
gran rival de Carlos V, y el 
del Sultán Murat Han, por 
anónimo italiano.  
 
IV. “La pluma es lengua 
del alma”. Se abarcan las 
letras en un sentido 
amplio, letrados, juristas y 
clérigos. La importancia 
de los libros y la lectura 
en voz alta. Se muestran 
numerosos ejemplares de 
libros, ya impresos por el 
descubrimiento de la 
imprenta. Se ofrece, la 
Biblioteca de Don Quijote 
con los libros de 
caballería que 
presumiblemente leía el 
caballero. La Galatea, de 
Cervantes; y en una gran 
vitrina una mesa 
escritorio, un bufete 
plegable, una arquilla, una 
arquimesa, una silla de 



 3 

brazos, un brasero, un 
tintero, secador y velón.  
  
Los tres ámbitos restantes 
se ofrecían más ambiguos 
y dispersos mostrando 
una parte marginal o 
minoritaria de la vida 
cotidiana del cruce de los 
siglos XVI y XVII.  
 
V. “Con cadenas en los 
pies”. Presentaba el 
mundo de los marginados 
que en aquel entonces 
era muy amplio ya que 
abarcaba un variado 
abanico en el que se 
encontraban los 
delincuentes, cautivos, 
prisioneros, presos de 
guerra, pobres, pícaros, 
moriscos, gitanos, judíos, 
conversos, etc. También 
en esta sala se incluían 
los ritos devocionales, y la 
visión de la medicina, la 
justicia y la caridad. 
Diversos cuadros como 
Alegoría de la Inmaculada 
Concepción, 1616, de 
Roelas; Representación 
de los Novísimos, S. XVII, 
anónimo; Nacimiento de 
la Virgen, 1603, de 
Pantoja de la Cruz; 
Vanitas, anónimo; Cristo 
Crucificado del Padre 
Simón (Visión), 1613-
1615, de Francisco 
Ribalta; Los Cuatro 
Evangelistas, 1630, de 
Eugenio Caxés; El 
Trinitario Simón de Rojas 
en su lecho de muerte, 
1624, de Velázquez; y 
Desembarco de Cautivos 
redimidos por San Pedro 
Nolasco, 1602, de 
Francisco Pacheco. Una 
gran vitrina de farmacia 
con todos los utensilios 
utilizados para fabricar 
medicinas, completaría 
este capítulo tan diverso.  
 
La sala VI. “Es de vidrio la 
mujer”, estaba dedicada a 
la mujer del mundo 
cervantino. La 

subordinación al varón, la 
reclusión en conventos, o 
las mujeres de vida fácil 
serían algunos de los 
aspectos femeninos que 
aborda esta fase sin que 
se extienda en grandes 
consideraciones o 
disquisiciones. El 
Autorretrato con libro de 
Sofonisba Anguissola, 
1554, podría ser una 
muestra antagónica 
precisamente de las 
mujeres citadas al mostrar 
con ella a una mujer 
cultivada.  
 
Por último, la sala VII. 
“Los días eran todos de 
fiesta”, abordaba el tema 
del esparcimiento y el ocio 
como necesidad vital. 
“Contar cuentos, 
componer versos, pasear, 
leer colectiva o 
individualmente, 
deleitarse con la música, 
distraerse con algunos 
juegos de mesa y 
especialmente con los 
juegos de azar; realizar 
variadas actividades que 
supongan un ejercicio 
físico, como bailar, jugar a 
la pelota o a los bolos, 
pescar y cazar, son, entre 
otros varios de los 
entretenimientos que 
practican las personas 
que acompañan o se 
encuentran con don 
Quijote”.  
 
Retrotrayéndose aun más 
en el ayer, una exposición 
sumergiría al espectador 
de nuevo en el pasado, en 
el del Imperio Egipcio, 
retrocediendo para ello 
milenios en la historia. 
Patrocinada por Caja 
Madrid y la Fundación 
Canal, en las salas del 
Centro de Exposiciones 
de esta última institución, 
la exhibición Faraón, 
hasta 14 de mayo de 
2006, mostraba una 
exquisita porción de los 

tesoros del antiguo Egipto 
procedentes del Museo 
Egipcio de El Cairo, con 
un montaje realmente 
espectacular al reproducir 
una gran pirámide en el 
exterior y nueve pares de 
columnas palmiformes a 
tamaño natural, réplicas 
de las del Templo de 
Karnak, en el interior, 
conformando una gran 
sala central de la que 
partían las siete salas 
adyacentes o ámbitos 
donde se situaban los 
tesoros egipcios 
presentados. Una 
exposición ciertamente 
grandiosa e interesante y 
muy bien estructurada y 
documentada. La muestra 
hacía una evocación del 
Imperio Egipcio, uno de 
los más antiguos del 
mundo, al retroceder 
hasta tres milenios antes 
de Cristo, siendo uno de 
los más sugestivos, 
atrayentes y cultivados 
dada esa antigüedad. De 
tal modo que, mientras 
otras naciones vivían 
todavía en la Prehistoria, 
Egipto desarrollaba un 
gran Imperio, un sistema 
de leyes y una 
organización 
administrativa, con el 
faraón como máximo 
representante del poder 
religioso y civil, y un arte 
que todavía ahora sigue 
sorprendiendo y 
cautivando por su 
misterio, perfección y 
exquisitez formal. A lo 
largo de esos tres 
milenios, y de sus 
correspondientes treinta y 
una dinastías, el Imperio 
Egipcio se desarrollaría 
de forma admirable; con 
una gran preocupación 
religiosa volcada en el 
más allá que ha permitido 
que en sus templos, 
enterramientos y tumbas 
se encuentren verdaderas 
joyas artísticas que los 



 4 

faraones guardaban para 
la otra vida, de las cuales 
una parte se ofrecía en la 
Fundación Canal. 
 
Envuelto en un halo de 
misterio, en parte debido 
a la antigüedad 
mencionada, en parte a 
que durante siglos no se 
pudieron descifrar los 
jeroglíficos que adornaban 
sus papiros, arquitecturas 
y esculturas (hasta que en 
1822 fuera hallada en 
Egipto la piedra “Roseta” 
con caracteres demóticos, 
griegos y jeroglíficos que 
permitieron a Champollion 
traducir los ininteligibles 
signos egipcios), el 
Imperio Egipcio es bien 
conocido en todas sus 
dinastías y en los 
nombres de todos sus 
faraones, hasta llegar al 
año 30 AC en que a la 
muerte de Cleopatra pasa 
a ser una provincia del 
Imperio Romano. El 
período de esplendor de 
Egipto corresponde al 
Imperio Nuevo que abarca 
desde 1.550 AC hasta 
700 AC (siglo en el que 
Homero escribió La 
Iliada), de la XVIII a la 
XXIV dinastías. Es el 
período de los faraones 
más conocidos, como 
Tutmosis I, II, III (casado 
con la reina Hatsheput 
que le sucede), y 
Tutmosis IV, los cuales se 
alternarían con Amenofis 
I, II, III, y IV, siendo este 
último, Amenofis IV 
(1.370-1.352 AC), un 
faraón idealista y 
revolucionario que 
rompiendo la rigidez de la 
estructura imperial cambió 
la capital Tebas por Tell-
el-Amarna, el dios Amón 
por el dios Atón, y su 
propio nombre que sería 
desde entonces sustituido 
por el de Akhenaton. En el 
terreno artístico también 
Akhenaton revolucionaría 

el hierático y frontal arte 
egipcio por un arte mucho 
más movido, naturalista y 
expresionista. Su 
revolución tan solo duraría 
el tiempo de su reinado, y 
a su muerte, con él faraón 
Tutankhamón y 
Horemheb (que inicia la 
dinastía XIX), las cosas 
volvieron a ser como eran, 
restaurándose el culto a 
Amón, y la capital a 
Tebas. A continuación 
vendrían los más 
conocidos faraones 
Ramses I, Ramses II y 
Ramses III, que inaugura 
la XX dinastía, en 1.200 
AC. Cabe resaltar que el 
imperio egipcio se dividía 
en dos monarquías, la del 
Norte y la del Sur, 
correspondientes al Bajo y 
Alto Egipto. 
 
En la exposición Faraón, 
partiendo de la gran sala 
central de columnas 
imitación de las del templo 
de Karnak, se 
establecerían los siete 
ámbitos expositivos que 
no seguían una 
cronología lineal sino una 
estructura temática con el 
faraón como centro de los 
mismos. 
 
1. Los faraones y la 
historia. Resalta la figura 
del faraón como 
concepción original en la 
que con atributos divinos 
viene a la tierra con objeto 
de establecer el bien y 
eliminar el mal. Destacan 
en este ámbito esculturas 
como la de la Faraona 
Hatsheput, de la XVIII 
dinastía, en estatua 
oferente; el Busto de 
Amenhotep III, también de 
la dinastía XVIII, y la 
estatua de Quefrén, de la 
dinastía IV, sedente y en 
alabastro. 
 
2. La imagen del rey: 
reflejo de una civilización. 

Las imágenes del faraón 
poseían una simbología 
propia con atributos 
especiales como el cetro, 
siempre descrito como un 
dios. El Busto de Ramses 
II, de la dinastía XIX, en 
granito gris, con labios 
muy gruesos y ojos 
almendrados; la estatua 
de Sebekhotep, dinastía 
XIII, sedente y con 
símbolos faraónicos 
cruzados; Sabacon, señor 
del doble país, con la 
corona dual del Norte y 
Sur, de la dinastía XXV; y 
de nuevo Quefrén (uno de 
los constructores de las 
tres pirámides cercanas a 
El Cairo), impresionante 
en su postura sedente y 
en basalto. 
 
3. El Faraón intermediario 
entre los hombres y los 
dioses. Como 
descendiente de los 
dioses, el Faraón debía 
proteger el orden del 
mundo y mantener el culto 
a las divinidades en los 
respectivos templos 
construidos al efecto. La 
estatua de Akhenaton, en 
Karnak, encarnado en 
forma del dios Osiris, se 
ofrece mucho más 
naturalista y expresiva, 
según se ha explicado 
anteriormente, al ser el 
Faraón rebelde que 
sustituye los dioses, la 
capital y el arte, 
rompiendo la inmovilidad 
característica egipcia. El 
Obelisco con nombre de 
Ramses, de la dinastía 
XIX; la estatua de la 
Princesa Shepenupet, de 
la dinastía XXV; y una 
serie de pequeñas 
figurillas que asombran 
por la perfección de su 
diseño y su dibujo, junto a 
su delicadeza expresiva. 
 
4. El Faraón guardián del 
equilibrio del mundo. El 
faraón se establece como 



 5 

ordenador del caos en el 
mundo, del equilibrio entre 
el bien y el mal, y Egipto 
como centro de la 
civilización mundial; 
distintos relieves con la 
figura del faraón y sus 
atributos monárquicos.  
 
5. El Faraón responsable 
de la prosperidad en 
Egipto. La gran misión del 
Faraón como 
representante de los 
designios divinos 
consistía en sacar 
adelante su país, lo cual 
haría en épocas 
extraordinariamente 
tempranas, con una 
organización y 
administración muy 
estratificada y 
perfectamente establecida 
burocráticamente en la 
que resalta la figura del 
Visir, lo que sería un 
ministro actual, hasta los 
escribas. Aquí se ofrecen 
imágenes de algunos de 
estos personajes, como la 
estatua de Paser 
arrodillado, alcalde de 
Tebas y Visir del Alto 
Egipto; de nuevo Paser 
ofreciendo la cabeza de 
Amón, de rodillas; 
Rahotep, sentado en flor 
de loto, dinastía V, 
Imperio antiguo, y 
Ramosenajt, gran 
sacerdote de Amón con 
escriba.  
 
6. La casa del Faraón, el 
palacio. El Faraón poseía 
una familia muy 
numerosa, y en su palacio 
no sólo vivía su extensa 
familia sino una serie de 
funcionarios y sirvientes 
que estaban bajo su 
absoluto dominio. 
Destacan personajes 
como los preceptores 
reales, así Benermerut, 
preceptor de la Princesa 
Meritamón, de la dinastía 
XIX; o familiares como la 
Reina Tuya, madre de 

Ramses II, de la dinastía 
XIX; se exponían también 
objetos que decoraban los 
palacios y las reinas, 
como collares, diademas, 
exvotos, brazaletes, etc. 
Asimismo, la corte bajo el 
reinado de Akhenaton, 
con el dios Atón, el disco 
solar, en el naturalismo 
expresionista de la corte 
de Tell-el-Amarna. Y su 
familia, la Cabeza de 
Princesa amarniense, 
dinastía XVIII, de 
exagerada forma oval; un 
Servidor arrodillado, 
dinastía XVIII; el Harén 
real con Busto de 
princesa, y el Sarcófago 
del príncipe Tutmosis; el 
Mobiliario Real, con la 
decoración del palacio de 
Tell-el-Amarna. 
 
7. La muerte del Faraón, 
el eterno regreso. La 
religión egipcia creía en la 
vida eterna, para lo cual la 
tumba del Faraón se 
preparaba con enormes 
riquezas, muebles e 
incluso servidores, que 
debían ayudarle en el más 
allá. Una de las piezas 
más preciadas de la 
colección será la Máscara 
funeraria de Psusenes I, 
dinastía XXI, en oro, con 
collar, pectorales, 
brazaletes, anillos, 
dedales, y estatuillas 
funerarias, varias. El 
Sarcófago de Amosis, 
dinastía XVIII, Imperio 
Nuevo, en madera 
pintada; Vaso Canopo, de 
alabastro de la dinastía 
XVIII y el Modelo de barca 
funeraria de Tutankamón, 
de la dinastía XVIII, en 
madera pintada. Por 
último, cabe resaltar por 
separado una de las 
estatuas más interesantes 
de la muestra, situada en 
el ámbito 3, la de Ramses 
II arrodillado, en posición 
oferente, delante de tres 
pequeñas figuras 

colocadas sobre una 
peana cubierta con 
jeroglíficos. 
 
En épocas más cercanas 
pero también con un 
cierto sabor a tiempo 
pasado, la Fundación 
Juan March, ofrecía una 
interesante retrospectiva 
de Otto Dix (1891-1968), 
hasta el 14 de mayo. El 
artista se halla situado en 
un largo período 
estratégico de la Alemania 
de la primera mitad del 
siglo XX, en la Alemania 
de la Guerra del 14, la de 
la República de Weimar, 
la de la Segunda Guerra 
Mundial y en la Alemania 
dividida con la dominación 
comunista de la República 
Democrática. Otto Dix se 
ofrece de esta forma 
como un testigo 
excepcional, un 
observador de aquel 
tiempo que le tocó vivir, 
reflejando ese tiempo 
turbulento en su arte con 
fina ironía y cruda 
mordacidad. Otto Dix 
atravesaría en su obra 
distintos estilos 
vanguardistas tales como 
el dadaísmo, el realismo y 
el expresionismo. Pero 
será en el realismo de la 
Nueva Objetividad y el 
expresionismo en los que 
su arte encontrará la total 
plenitud.  
 
La pintura de Otto Dix 
retrató no sólo a grandes 
personajes de su época, 
sino ambientes y lugares, 
en especial el de Berlín de 
entreguerras, plasmando 
aquella mezcla de drama, 
desesperación y tragedia 
que envolvieron los 
“dorados veinte”; por un 
lado, fabulosos en lo 
artístico y lo musical, y por 
otro dramáticos y 
desoladores, con una 
República de Weimar que 
no lograba imponer el 



 6 

orden en las ciudades 
dominadas por bandas de 
paramilitares que 
imponían su ley por la 
fuerza sembrando de 
muerte y horror las calles 
alemanas; mientras en los 
cabarets se vivía una 
felicidad ilusoria y en las 
cervecerías se impartían 
mítines y se amotinaban 
los trabajadores. Y sería 
precisamente en las 
cervecerías muniquesas 
donde saldría a la luz en 
aquellos años veinte un 
hombre de turbio pasado, 
Adolf Hitler; el cual 
exaltado y desenfrenado 
en su deseo de revancha 
contra los países 
vencedores de la Primera 
Guerra Mundial, según él 
causa de los males 
alemanes, el paro, la 
pobreza y la 
impresionante 
hiperinflación del año 
1923, propugnaba una 
gran Alemania vencedora 
y triunfante, y lo 
consiguió.  
 
El Berlín de los años 
veinte y treinta será el 
Berlín representado por 
Otto Dix, con su grandeza 
y sus sinsabores, 
reflejándolo satíricamente 
con agudo sentido del 
humor y gran mordacidad. 
Cuando finalmente Hitler 
llega al poder en 1933, y 
triunfa el 
nacionalsocialismo, Otto 
Dix fue considerado un 
“artista degenerado” y sus 
obras prohibidas y 
rechazadas. A pesar de 
ello, Otto Dix siguió 
representando con 
mordacidad demoledora 
personajes políticos y 
militares de clara 
adscripción 
nacionalsocialista. 
 
En la exposición de la 
Fundación Juan March se 
pudo contemplar a un 

implacable Otto Dix lleno 
de ingeniosidad en su 
crítica mordaz. Con 
retratos, paisajes y 
escenas costumbristas 
urbanas, representados 
en un crudo 
expresionismo-realismo, 
en obras que irán desde 
el año 1914 hasta 1969, 
componiendo un total de 
84 obras (óleos, guaches, 
acuarelas y dibujos) 
procedentes de distintas 
colecciones y museos 
alemanes. De esta 
manera, la exposición 
atraviesa toda la vida 
artística de Dix, con sus 
diferentes estilos. Desde 
un primer Autorretrato 
fumando, 1914, 
expresionista, cabe 
entresacar el repulsivo y 
truculento cuadro de la 
Pareja anciana, 1923; 
Madame de burdel, 1923, 
extremadamente crudo y 
expresionista; el Retrato 
del Filósofo Max Scheler, 
1926, pintado con ese 
extraño realismo 
expresivo que envuelve al 
retratado en un halo 
desasosegante; el 
Autorretrato con Jan, 
1930, también en ese 
peculiar realismo, esta 
vez muy bello; Ecce 
Homo III, 1949, con un 
Cristo humilde y sumiso 
en su sufrimiento, y muy 
similar, el Pequeño 
Alzamiento en la Cruz, 
1958; Prisioneros de 
guerra, 1948, en el que 
muestra su antimilitarismo 
en un expresionismo 
geometrizado, y 
finalmente Autorretrato 
con Marcella, 1969, en un 
fuerte expresionismo no 
exento de ternura. El 
cuadro más espectacular 
de la muestra se titula 
Metrópolis (boceto para el 
tríptico), 1927-28, y está 
realizado en carboncillo, 
tiza, lápiz y sanguina. Los 
laterales muestran dos 

escenas callejeras de 
Berlín, en verdad 
auténticas, atestadas de 
gente peculiar, soldados 
lisiados, mendigos, 
prostitutas, y damas y 
caballeros elegantes; en 
el cuerpo central, el 
tríptico ofrece una escena 
de cabaret: frente a una 
orquesta tocando, 
hombres y mujeres (con 
trajes transparentes por 
los que se percibe el 
desnudo) bailan y se 
divierten dentro de un lujo 
y un ambiente que roza la 
pornografía. Será el Berlín 
de los “dorados veinte” en 
el que todo está permitido, 
que apura hasta el final la 
copa del placer y el 
desenfreno, en los años 
previos a la gran tragedia 
que pronto sobrevendría, 
la llegada de Hitler y los 
nacionalsocialistas, y la 
subsiguiente Segunda 
Guerra Mundial con su 
terrible estela de 
desolación y muerte. 
Por las mismas fechas, 
una exposición doble en 
el Museo Thyssen 
Bornemisza y en la 
Fundación Caja Madrid 
acercaba al espectador a 
la fascinante Rusia de 
principios de siglo XX, un 
terreno vedado e 
impenetrable hasta hace 
sólo unos años cuando 
sobrevino la caída del 
comunismo. La exposición 
Vanguardias Rusas se 
celebró brillantemente en 
las dos entidades citadas 
donde se pudo 
contemplar el arte 
vanguardista ruso de las 
tres primeras décadas del 
XX, muy poco conocido y 
contemplado por las 
razones antedichas. Un 
tiempo realmente 
fascinante, sobre todo el 
de los años finales del 
Imperio zarista, en los que 
hubo un auge 
impresionante de todas 



 7 

las artes y de la cultura 
que hicieron de Moscú 
una capital muy relevante 
en lo artístico. En el año 
1993 ya hubo una primera 
exposición de las 
Vanguardias Rusas en la 
sala de la Fundación 
Central Hispano en 
Madrid que causó 
sensación por la calidad 
de las obras presentadas 
pertenecientes a artistas 
prácticamente 
desconocidos en 
Occidente. Fue entonces 
cuando surgieron 
nombres como Lariónov y 
Gonchárova, 
representantes del 
Rayonismo; Ródchenko, 
Rozánova, Stepánova, 
Vesnin, Éxter, Popova, 
pertenecientes al 
Constructivismo ruso, y a 
los más conocidos, 
Malevich, inventor del 
Suprematismo, y 
Kandinsky, autor de la 
primera abstracción en 
1910.  
 
En la Rusia de los 
primeros años del siglo 
estos artistas crearon 
unas Vanguardias en 
paralelo a las 
Vanguardias Occidentales 
que supusieron como 
éstas una revolución y 
ruptura innovadora con el 
arte anterior. Bien es 
verdad que en aquellos 
años iniciáticos, cuando 
todavía la Revolución 
Rusa de 1917 no había 
estallado, gran parte de 
estos artistas viajaron a 
París y se empaparon de 
las obras de los 
impresionistas, los 
cubistas y los futuristas; 
de ahí que estas 
corrientes se trasladaran 
a Rusia de la mano de los 
artistas rusos, donde se 
hizo una interpretación 
personal y renovada de 
las mismas en forma de 
Cubofuturismo, 

Rayonismo y 
Constructivismo. Las 
influencias occidentales 
existieron ciertamente en 
estos artistas rusos de 
antes de la revolución 
comunista pero la 
creación y producción que 
realizaron fue realmente 
personal y original. A 
partir de 1930, el arte ruso 
se internó en un largo 
período de silencio 
absoluto convirtiéndose 
en un arte al servicio del 
régimen comunista. 
 
De este modo, la 
exposición del Museo 
Thyssen y de la 
Fundación Caja Madrid, 
ofreció al público parte de 
aquel arte vanguardista 
de las tres primeras 
décadas del siglo XX, en 
especial de la primera y la 
segunda. La muestra se 
subdividía en cinco 
secciones, siendo la 
quinta la ubicada en la 
Fundación Caja Madrid, a 
su vez subdividida en 
cuatro apartados. 
 
1. “La lección de los 
Bárbaros”. En esta 
sección se trata del arte 
primitivo ruso, todavía 
figurativo y anterior a las 
vanguardias, que casi 
todos los artistas rusos 
trabajaron. Así Mijail 
Lariónov, con El 
Panadero, 1909, y Natalia 
Gonchárova, con Los 
luchadores, 1909-10; y 
desde Munich, Malevich, 
con Formas geométricas. 
Hombre de espaldas, y 
Kandinsky, con El destino. 
El muro rojo, 1909.  
 
2. “Un torbellino de 
energía”. Años 1912-
1917. Se contemplan las 
vanguardias rusas propias 
como el Cubofuturismo y 
el Rayonismo. En el 
Cubofuturismo se hace 
una síntesis del Cubismo, 

Futurismo y 
Expresionismo. Sus 
artífices, Olga Rozánova, 
con Hombre en la calle, 
1913, en un estupendo 
análisis de volúmenes, y 
Liubov Popova, con 
Retrato de un filósofo. 
Construcción Cubista, 
1915. El Rayonismo, casi 
abstracto en su maraña 
impenetrable de rayos 
coloristas y lumínicos, lo 
muestran sus creadores, 
Mijail Lariónov, con 
Paisaje rayonista, 1912, y 
Natalia Gonchárova, con 
Paisaje rayonista, 1913. 
Se presentan, además, en 
este apartado a dos 
escultores 
importantísimos de las 
vanguardias, Tatlin, autor 
del Monumento a la III 
Internacional, con 
Contrarrelieve de esquina, 
1914, y el excelente 
Naum Gabo, con Maqueta 
para cabeza construida nº 
3, 1917. 
3. “Experimentos 
individuales”. Se ofrecen 
tres artistas rusos 
individualistas y de gran 
personalidad: Chagall, 
Kandinsky y Filónov. Marc 
Chagall se caracteriza por 
una obra ingenuista de 
gran encanto, cercana al 
surrealismo, de hermosos 
colores y sugestiva 
simbología. Una sola sala 
le será dedicada con 
cuadros como El Paseo, 
1917, La casa azul, 1917, 
La casa gris, 1917, El 
judío rojo, y La aparición, 
1917-18. Kandinsky, con 
otra sala individual, 
muestra su romanticismo 
colorista manchista 
envolvente, todavía 
alejado de sus 
composiciones abstractas 
geométricas, así 
Crepúsculo, 1917, 
Composición con bordes 
blancos nº 163, Dos 
óvalos (Composición nº 
218), 1919, Moscú I, 



 8 

1916, y Pintura con tres 
manchas, 1914. 
 
4. “El modelo orgánico”. 
Un tanto ambiguo, 
propugna el organicismo, 
o la vuelta al modelo 
natural orgánico (mucho 
más fuerte e interesante 
como corriente dentro de 
la escultura y de la 
arquitectura). Sus 
representantes, Boris 
Ender, con Colores de la 
naturaleza, 1917, Ksenia 
Ender, con Lago, 1925, y 
Mijail Matiushin, con 
Construcción pictórico-
musical, 1918, 
abstracción en 
movimiento circular de 
brillantes colores. 
En la Fundación Caja 
Madrid se presentó 5. “La 
construcción de un 
hombre nuevo”, donde se 
mostraba “la dialéctica 
entre vanguardia artística 
y cambio político-social 
durante los años 
siguientes a la 
Revolución”. Sobresalía la 
sección “Suprematismo y 
Constructivismo”, con la 
presentación de tres 
grandes artistas rusos. El 
creador del 
Suprematismo, Kasimir 
Malevich, que en fecha 
muy temprana, 1915, crea 
una corriente abstracta 
pura, austera, mística, 
ideal, con muy pocos 
elementos, un cuadrado, 
un círculo, una cruz, en 
colores blancos y negros. 
Será el descubrimiento de 
la geometría pura como 
arte. Su gran repercusión 
y numerosos seguidores 
llegarán hasta finales del 
siglo XX. Sus obras, 
Cuadrado negro, 1923, 
Cruz negra, 1923, y 
Círculo negro, 1923, 
muestran la simplicidad 
total de la figura y el color 
en toda su desnudez. El 
Constructivismo estará 
representado por 

Ródchenko quien en su 
replica a Malevich hizo su 
Negro sobre negro en 
1918. Su escultura 
Estructura espacial 
suspendida 9, 1920-21, 
ensambla círculos dentro 
de círculos, Construcción 
espacial suspendida 13, 
1920-23, triángulos dentro 
de triángulos, y 
Construcción espacial 
suspendida 11, cuadrados 
dentro de cuadrados, de 
nuevo pues la geometría 
por la geometría. El 
Lissitzky será también uno 
de los principales 
ejecutores del 
Constructivismo ruso y, 
además, uno de sus 
mayores difusores en 
Occidente. Sus obras, 
Proun 1C, 1919, Proum 
48, 1919-20, y Proum, 
1923, conjugan las formas 
rectangulares, rectas o 
inclinadas suspendidas en 
el vacío. 
De todas las exposiciones 
presentadas en la 
temporada, será la última, 
Picasso. Tradición y 
Vanguardia, hasta el 3 de 
septiembre de 2006, la 
más espectacular y 
distintiva de todas las 
habidas, al mostrar las 
réplicas de algunas 
grandes obras maestras 
que realizara Picasso 
juntamente con el cuadro 
del maestro que lo 
inspirara. Se traen para la 
ocasión cuadros de 
Picasso nunca vistos en 
España de todos los 
museos del mundo, MET, 
MOMA, Guggenheim de 
Nueva York, Tate Modern, 
etc., permitiendo 
establecer en vivo la 
comparación entre la 
fuente inspiradora (la 
mayoría procedente del 
Museo del Prado) y la 
obra inspirada. La 
exposición se ofrece en 
dos museos: en el Museo 
del Prado, donde se 

encuentra la relativa a las 
obras clásicas que 
motivaron a Picasso, y la 
del Museo Nacional 
Centro de Arte Reina 
Sofía, donde se sitúa el 
Guernica, convertido en el 
eje de las dos 
exposiciones por 
conmemorar los “25 años 
con el Guernica en 
España”. Conviene 
empezar por el Prado y 
concluir en el Reina Sofía.  
 
Se trata pues de una 
dialéctica pictórica entre 
Picasso y El Greco, 
Velázquez, Ribera, 
Antonio Moro, Veronés, 
Zurbarán, Tiziano, 
Rembrandt, Rubens, 
Poussin, Ingres, David, 
Goya, Delacroix y Manet. 
Aunque no todos los 
grandes maestros estén 
presentes, y aunque no 
haya una mención directa 
en todos los casos si se 
percibe clara la relación 
entre los cuadros. Las dos 
exposiciones son 
extraordinarias y 
acaparan la atención del 
espectador en todo 
momento que no cesa de 
hacer paralelismos y 
comparaciones. Uno se 
pregunta hasta qué punto 
llegó la osadía y la 
genialidad de Picasso que 
llegando a distorsionar y 
desfigurar, y en ocasiones 
a destruir la obra maestra, 
lo que consiguió por el 
contrario fue ensalzarla, 
resaltar su grandeza. Si 
me tuviera que quedar 
con alguna de estas 
réplicas picasianas, lo 
haría sin duda con alguna 
de las numerosas 
versiones que Picasso 
realizó de Mujer llorando, 
inspiradas en La Dolorosa 
de Tiziano, de 1555; y 
más en concreto con la 
que se encuentra frente a 
esa Dolorosa, Mujer 
llorando con pañuelo, 



 9 

1937, situada en el centro 
de la gran sala central del 
Museo, versiones todas 
ellas que sirvieron como 
modelo de la que luego 
figuraría en su Guernica. 
Impresionantes mujeres, 
en verdad madres, de un 
valor dramático 
verdaderamente 
sobrecogedor.  
 
La sala central del Museo 
del Prado se habilitó al 
respecto. Para empezar, 
varios cuadros de su 
época temprana, La Vida, 
1903, La planchadora, 
1904, Mujer en camisa, 
1904-05, de su período 
azul, y Muchacho 
conduciendo un caballo, 
1906, del período rosa. 
Junto a ellos, La 
Santísima Trinidad, 1577-
79, de El Greco, pintor de 
quien Picasso tomó el 
alargamiento y estilización 
de las figuras y la sutil 
belleza de los cuadros de 
esa época. A continuación 
vienen cuadros como 
Mujer con abanico, 1908, 
donde se ve la huella del 
primitivismo de las 
esculturas negras; El 
aficionado, 1912, en 
impenetrable cubismo 
analítico; El poeta, 1911, 
también en indescifrable 
cubismo analítico, y el 
Harén, 1906, homenaje al 
Baño Turco de Ingres, 
que no figura en la 
muestra. Autorretrato con 
paleta, 1906, en el que 
destaca el volumen de la 
figura; La flauta de Pan, 
1923, en bello clasicismo 
mediterráneo con tema 
mitológico; El idilio, 1923, 
de nuevo el clasicismo en 
finos y sutiles desnudos, 
ambos posiblemente 
inspirados en Poussin y 
en la escultura clásica; 
Pablo vestido de arlequín, 
1921; y los Tres músicos, 
1921, en Cubismo 
sintético, en el que el 

artista se autorretrata 
junto a Apollinaire y Max 
Jacob, los cuales se 
contraponen a Venus y 
Adonis, de Veronés, y a 
Los Borrachos, 1629, de 
Velázquez, que inspiraran 
a Picasso.  
 
Enseguida viene la parte 
más relevante de la 
exhibición con tres lienzos 
de la serie de 58 cuadros 
inspirada en Las Meninas 
de Velázquez, que desde 
lo lejos parece contemplar 
con ironía los 
experimentos del pintor 
malagueño. Así, Las 
Meninas según 
Velázquez, (conjunto), 
1957, es una 
interpretación en tonos 
grises con rotundas 
deformaciones de los 
personajes que quedan 
transfigurados, desde el 
propio Velázquez, hasta la 
infanta Margarita y las 
meninas. La segunda 
versión, Las Meninas 
según Velázquez 
(conjunto), 1957, está 
estructurada en formas 
geométricas simplificadas, 
y la tercera, Las Meninas 
según Velázquez 
(conjunto), 1957, se 
descompone en un 
mosaico geométrico 
colorista. Completan este 
ámbito dos estudios sobre 
la Infanta Margarita, de 
1957, situados junto al 
Retrato de la infanta 
Margarita de Austria, 
1665, de Juan Bautista 
Martínez del Mazo. 
 
Mujer sentada en un sillón 
(Dora), 1938, y Mujer 
sentada en un sillón rojo, 
las dos con sendas 
deformaciones 
surrealistas, quedan 
situadas frente al Retrato 
de María Tudor, de 
Antonio Moro. Mientras 
que Desnudo tumbado, 
1942, y La alborada, 

1942, otro desnudo de 
impactante visión de su 
serie desnudos, se 
encuentran junto al 
cuadro de Tiziano, Venus 
recreándose en la música, 
1550, con influencias 
también de Odalisca con 
una esclava de Ingres. 
Otro impresionante 
desnudo femenino, Gran 
desnudo, 1964, evoca por 
el contrario a la Maja 
desnuda de Goya, que se 
encuentra situada muy 
próxima. Otras obras 
evocan a Manet, como El 
almuerzo campestre 
según Manet, 1960, a 
Delacroix, como Las 
mujeres de Argel según 
Delacroix, 1955, o a 
Poussin y David, como El 
rapto de las sabinas, 
1963. Finalmente, de su 
serie mosqueteros, 
Mosquetero y Cupido, 
1969, y El Mosquetero, 
1967, emulaciones de El 
Greco, Velázquez y 
Rembrandt, se presentan 
al lado de El caballero de 
la mano en el pecho de El 
Greco.  
 
La muestra 
correspondiente al Reina 
Sofía gira en torno al 
Guernica, ese alarido 
pictórico de horror y 
espanto sobre la guerra 
con su impacto de 
destrucción y muerte. 
Desvinculándolo de su 
contexto político (la 
República española se lo 
encargó a Picasso para la 
Exposición Internacional 
de la Artes Técnicas de 
París de 1937), el 
Guernica se ha llegado a 
convertir en el símbolo por 
excelencia de toda 
denuncia bélica, de la 
terribilidad de las guerras 
cualquiera que sea su 
color y justificación. Un 
símbolo vivo ciertamente 
pues el cuadro está 
basado en la historia real 



 10 

del pueblo de Guernica 
bombardeado por los 
escuadrones “cóndor” 
alemanes durante la 
Guerra Civil. El de 
Guernica fue el primer 
bombardeo habido con 
víctimas de población 
civil. Nadie sabía, y 
tampoco Picasso, que al 
cabo de pocos años 
Europa entera se 
convertiría en millares de 
Guernicas donde la 
población civil sería 
cruelmente masacrada y 
aniquilada y las ciudades 
totalmente devastadas. 
De ahí el valor moral del 
lienzo, y el sentido 
intuitivo y precursor de 
Picasso. Posiblemente el 
Guernica sea el mejor 
cuadro de Picasso, 
exceptuando los de su 
época de Cubismo 
absoluto, en el que 
maduraría todos sus 
experimentos anteriores, 
Cubismo, Surrealismo, 
Expresionismo, etc. De 
todo el conjunto de 
personas y animales que 
conforman el 
conglomerado único del 
Guernica, nada ni nadie 
es comparable a la mujer 
llorando con su hijo 
muerto en brazos, situada 
en el lateral izquierdo del 
cuadro, a su impacto 
brutal, cuyos modelos se 
extienden multiplicados 
por las dos grandes salas 
del museo expresados en 
aguafuertes, grafitos, etc.. 
Esas madres, en su 
alarido de dolor, 
redimirían al artista de 
muchos errores de su 
vida. El resto de los 
personajes continúan ese 
grito abismal que 
pareciera surgir de lo 
hondo de las entrañas. Y 
sin embargo, a pesar de 
toda su fuerza expresiva, 
el cuadro no detuvo el 
horror de los bombardeos 
que vinieron después.  

 
Acompañan para la 
ocasión al Guernica, Los 
fusilamientos del 3 de 
Mayo de 1808 en Madrid, 
de Goya. Otro grito 
expresionista indeleble de 
luz y de muerte ante el 
espanto de la guerra. Tan 
inútil como el Guernica 
pues el ser humano no 
parece aprender ni ante el 
dolor más devastador. El 
Osario, 1945, y Masacre 
Corea, 1951, están en la 
misma idea de denuncia 
bélica, y en este último se 
hace especialmente 
dramático, ya que las 
víctimas del fusilamiento 
son mujeres y niños. En 
contraposición, se sitúa el 
Fusilamiento del 
emperador Maximiliano, 
1867, de Manet, en el cual 
el artista francés se 
inspiró en Goya. Una 
exposición la del Reina 
Sofía a meditar más que a 
disfrutar. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 11 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


