
 1

l choque cultural que los 
medios de comunicación 
como instancia y contexto 
de socialización representan 
en nuestras experiencias 

vitales y la profusión de documentos 
audiovisuales que cada día se elaboran 
en campos tan distintos como el del 
entretenimiento, la educación, el musical, 
etc., ha constituido la base fundamental 
para realizar este trabajo sobre el aluvión 
de imágenes que invaden los hogares de 
todos nosotros y a todas las horas del 
día. Teniendo en cuenta la naturaleza de 
esta materia, me he centrado 
especialmente en las hondas 
repercusiones de los actuales formatos y 
lenguajes audiovisuales sobre las niñas y 
los niños, dado que como seres 
humanos en una etapa de formación 
crucial en su vida, me interesa indagar la 
clase de conocimientos,valores y pautas 
de comportamiento que adquieren 
practicando esa afición tan expandida 
hoy como es el hecho social de “ver la 
televisión”. 
 
Algunas de las  concepciones más 
básicas de la  Psicología de la Educación 
están conectadas con muchos de los 
argumentos usados en el intento 
explicativo sobre las características del 

lenguaje audiovisual actual y sus 
consecuencias directas e indirectas. La 
razón es sencilla de entender: 
simplemente pienso que explican mejor 
que otros conceptos epistemológicos 
muchos de los problemas de los que no 
somos conscientes una gran mayoría 
pero que atañen por igual a toda la 
sociedad: escasez de relación síncera 
padres-hijos, fracaso escolar, uso 
equivocado del tradicional binomio 
premio-castigo, exceso de exposición a la 
televisión, etc. 
 
En definitiva, no es más que una elección 
como vía para acercarse a lo que a 
tantos profesionales y estudiantes de 
Psicología nos preocupa: la formación 
integral de las niñas y niños. 
 
En este trabajo se han sintetizado 
diversos argumentos que la Psicología 
evolutiva manifiesta sobre estos 
aspectos, pero todo enfocado a la 
comprensión de los propotipos y 
esquemas que se crean en la pequeña 
pantalla y se trasladan inexorablemente a 
la mente y a las conductas y actitudes 
cotidianas de los más pequeños. 
 
Haber estudiado en años anteriores el 
crecimiento infantil y los factores que 

 

La proyección mediática  
de la televisión en la edad infantil 

 
 

FRANCISCO SACRISTÁN ROMERO*  

E 

* Departamento de Historia de la Comunicación Social. Facultad de Ciencias de la Información. U.C.M. 



 2

determinan las primeras experiencias de 
los niños me ha ayudado a tener una 
comprensión más cabal del papel que el 
futuro hombre o mujer tendrá en la 
sociedad del siglo que está a punto de 
venir. Estos conceptos adquieren un 
protagonismo capital al considerar la 
gran influencia, positiva o negativa, que 
los medios de comunicación tienen hoy 
en el desarrollo social del niño. 
 
A nadie ya nos sorprende que cuando a 
una niña o un niño le preguntas 
actualmente que designe a sus 
particulares y enigmáticos héroes o 
heroínas favoritos, casi todos esos 
personajes, automáticamente, salgan de 
lo que los pequeños han visto por su 
televisor. Es lo que podríamos concebir 
como esquemas “mediáticos” altamente 
enraizados. Desgraciadamente la lectura 
y los deportes al aire libre están 
perdiendo terreno en la configuración 
que sobre personas y situaciones 
sociales se hacen los niños en su 
cerebro. 
 
Una primera aproximación a los 
contenidos de los vídeos infantiles pone 
de manifiesto que la gran mayoría de las 
obras o series presentadas a los niños 
españoles, según las distintas fuentes de 
información que se han utilizado, tanto lo 
que respecta a la televisión como al 
alquiler y adquisición de películas en 
tiendas especializadas o videoclubes, 
eran en su mayoría de procedencia 
extranjera y con títulos y escenas que, 
en ocasiones, hieren la sensibilidad 
tierna aún del niño o la niña. 
 
Los materiales consultados en relación a 
los medios y el niño no son más que una 
gota dentro del océano inagotable de 
obras sobre este tema. Pero debido a las 
limitaciones inevitables de tiempo, se 
han tenido que recortar algunas de las 
pretensiones iniciales, abordando menos 
puntos de los deseados en el análisis de 
la significación de las imágenes y 
sonidos que proyectan las cadenas de 
televisión específicamente dirigidas al 
niño. 
 

El interés de embarcarme en el estudio 
de contenidos y formatos de las 
producciones videográficas que se están 
ofreciendo a la población infantil, 
encuentra entre otros motivos en las 
siguientes páginas el que niñas y niños 
se ven inexorablemente sometidos a la 
influencia televisiva desde su nacimiento, 
y son muchas las aportaciones que 
desde la disciplina que estudiamos se 
han realizado de cómo los primeros 
pasos en la vida del niño son inicio, 
causa o razón de la personalidad e 
idiosincrasia del adulto, de sus pautas 
conductuales individuales, de su 
organización grupal o sus relaciones 
sociales. 
 
Este proceso de socialización en el ser 
humano comienza con la primera relación 
del niño y su madre. En esta interacción 
diádica, la madre a través del cuidado 
directo, su ternura, la alimentación, su 
estimulación corporal y sensoperceptiva, 
transmite al niño su vivencia particular y 
el interés por el mundo que le rodea. 
 
Desde niños, los mensajes cruzados o 
superpuestos que a través de la familia, 
la escuela o la televisión nos mandan 
diferentes emisores empiezan a 
configurar en nosotros catalogaciones 
diferentes acerca de las circunstancias y 
de las personas que nos rodean 
cotidianamente. Y esto desemboca en 
muchas ocasiones en ambigüedades 
difíciles de superar cuando no en nítidas 
contradicciones que escapan a la lógica 
humana. 
 
Entre mis pretensiones está la de mostrar 
que muchas de nuestras ideas que nos 
hacemos sobre gente conocida o 
extraña, paisajes vistos en fotografía o en 
directo, circunstancias vividas o soñadas, 
etc., son configuraciones que se han ido 
estructurando desde la primera infancia 
con lentitud pero sin pausa. 
 
Posteriormente, la socialización se 
amplía en complejidad y diversidad con 
segundas relaciones que implican en un 
primer momento el ámbito familiar, con la 
presencia del padre, hermanos, abuelos, 
que contribuyen a la estabilización de 



 3

nuestra identidad, del rol sexual que 
desempeñaremos y el lugar que 
intentaremos ocupar dentro de la 
sociedad. 
 
Los niños luego nutrirán también su 
relación con las amistades y personas 
del vecindario, las actividades 
extraescolares, sus compañeros de 
escuela o del barrio a los que podríamos 
insertar dentro de un tercer grupo 
socializador. 
 
Todos estos elementos irán apareciendo 
de vez en cuando como apoyos de 
algunos de los argumentos centrales que 
actualmente se dan de forma simultánea 
a los anteriores procesos de 
socialización y que no son otros que los 
diversos “esquemas”, “categorías” o 
“prototipos” que aparecen, implícita o 
explícitamente, en la relación niño-
medios de comunicación. Éstos han 
pasado a formar parte integrante de la 
vida de los pequeños, desde hace varias 
décadas y cada vez con mayor 
frecuencia e intensidad. El incremento 
del conocimiento psicológico, que 
adquiere cada vez más tempranamente 
el niño, le hacen carne de cañón para un 
uso abusivo de él por los mayores. 
 
Esta nueva relación constituye un eje 
básico que caracteriza los planes vitales 
de los niños de hoy que están influidos 
cuando no altamente determinados por 
el contacto e interacción con la increíble 
amalgama desordenada de todos 
aquellos aparatos eléctricos, 
ordenadores, juguetes magnéticos y 
electrónicos, que hoy en día proliferan 
como hongos en gran parte de los 
hogares, pero sobre todo por los medios 
masivos de comunicación como la radio, 
las videoconsolas, tebeos, cine, y de una 
manera importante, la televisión. 
 
La televisión, a la que se considera como 
la cuarta relación —no por ello menos 
importante y abarcadora—, comprende 
prácticamente un gran espectro de la 
escala social. 
 
El debate sobre la violencia en televisión 
se ha extendido actualmente por todo el 

mundo. También ha adoptado una 
dimensión política, en la medida en que 
tiene que ver, directa o indirectamente, 
con el problema subyacente de la 
violencia en la sociedad moderna y con la 
emergencia generalizada de un sentido 
de inseguridad, sobre todo en el 
ambiente urbano. 
 
Independientemente de consideraciones 
de naturaleza moral y filosófica, el debate 
plantea también preguntas de orden 
social al foro global en que todos 
nosotros vivimos hoy: a saber, los 
posibles efectos sociales a largo plazo de 
la violencia televisada; y, en un estrato 
político económico, la influencia creciente 
de los grupos económicos que controlan 
los medios de comunicación de masas. 
 
Dada la importancia creciente del papel 
social asumido por los medios de 
comunicación de masas y, 
especialmente, debido a la influencia que 
tienen sobre sus miembros más jóvenes 
—que son psicológicamente más frágiles 
y socialmente más inseguros—, el 
preocuparse por atraer la atención de la 
gente hacia el impacto social de la 
violencia televisiva (así como de otros 
medios de comunicación de masas y 
medios de entretenimiento, como el cine 
o Internet) ya no puede considerarse 
como algo meramente ingenuo que tiene 
que ver con la moralidad y la buena 
conducta. 
 
Cada vez hay más actos de violencia 
gratuita. La mayoría de estudios 
confirman que está aumentando el 
número de escenas con violencia física, 
psicológica y sexual en las películas y 
series de TV. Con demasiada frecuencia 
estas escenas están descontextualizadas 
y no tienen en cuenta que provocan la 
corrosión y disolución de los valores 
sociales y culturales más íntegros de la 
persona. 
 
Por todo ello, la pregunta acerca de los 
efectos que la violencia televisiva tiene 
sobre niñas y niños no debería 
circunscribirse a un mero interrogante de 
tipo causa-efecto. Debería examinarse el 
papel fundamental que la televisión 



 4

desempeña como creadora y portadora 
de un ambiente cultural y simbólico del 
que cada vez dependen más personas 
para la formación de sus conceptos 
sobre la sociedad y el mundo entero. A la 
luz de estos parámetros  es cómo 
debería evaluarse la influencia social de 
la violencia de la televisión. Y esto, con 
sinceridad, creo que actualmente no se 
está haciendo por la gente más experta 
en este terreno tan sinuoso. 
 
Es esencial tener en cuenta que la 
imagen de la sociedad suministrada por 
el cine y la televisión está, con 
frecuencia, distorsionada. Cine y TV 
aportan, usualmente, códigos de 
conducta basados en relaciones de 
poder y conjuntos de valores no siempre 
compatibles con una sociedad 
democrática que se esfuerza por 
alcanzar un futuro en el que la justicia 
social prevalezca. 
 
Mientras que, por una parte, hay que ser 
muy cautos con esa explicación simplista 
de las causas de la violencia que señala 
a la TV como el agente principal de la 
delincuencia juvenil (que, concretamente, 
en áreas urbanas ha alcanzado unas 
proporciones alarmantes), es urgente y 
necesario, por otra parte, señalar que el 
incremento notable de la violencia en TV 
—unido al aumento del tiempo de 
exposición de niños y jóvenes a la TV— 
puede dejar marcas con efectos 
negativos en su proceso de 
socialización, y más en un mundo como 
el actual en que la estructura familiar en 
muchos casos es frágil o inexistente. 
 
En la sociedad actual la TV funciona 
como un medio que proporciona 
experiencias y conjuntos de valores de 
referencia por medio de los cuales el 
individuo interpreta y organiza la 
información que tiene sobre la sociedad 
y es esta información la que le orienta en 
su vida cotidiana.  
 
Las implicaciones de este hecho y su 
influencia sobre la vida política y social 
contemporáneas son de tal significado y 
relevancia que nos estimulan a 
replantearnos de una forma profunda y 

total la cuestión acerca de la TV y sus 
efectos. 
 
Por todo ello, el debate crítico en torno a 
los contenidos de TV no debe ser 
inhibido por la fuerza de juicios de valor 
periclitados; ni tampoco debería serlo por 
el miedo a ser tachados de censores o de 
tener actitudes inquisitoriales. Además, 
como varios autores han mantenido, el 
debate crítico sobre la televisión debe 
partir del hecho de que es la gran 
importancia social de este medio lo que 
requiere que la sociedad vuelva a 
apropiarse de ella como un todo y que se 
la debe arrebatar al dominio exclusivo 
que sobre ella ejercen los grupos 
económicos que la controlan. Y esto, 
sobre todo, en el intento de ofrecer a 
niñas y niños unos contenidos 
audiovisuales que contribuyan a hacerles 
mujeres y hombres sensatos y justos.  
 
Sería caer en un imperdonable olvido el 
no dar las gracias a las personas que me 
ayudaron con materiales bibliográficos y 
hemerográficos a dar apoyo 
epistemológico a este trabajo de 
investigación.  
Ida y vuelta de las imágenes 
 
Las mujeres y los hombres son los únicos 
seres vivos capaces de comunicarse a 
partir de la elaboración de símbolos y la 
niña o el niño aprende primero a hablar, 
después a dibujar, creando un juego de 
imágenes a su alrededor. 
 
Las imágenes suscitan muchos modos 
de lectura, la palabra misma posee varias 
interpretaciones, ya que en el orden de la 
percepción no requieren el mismo tipo de 
conciencia. Son las imágenes de los 
primeros años de vida, precisamente, las 
representaciones con más huellas que se 
forman en nuestra mente, en nuestros 
sentidos y recuerdos desde la infancia 
pero muy poco sabemos de esas lecturas 
o interpretaciones que los niños hacen de 
ellas  y que en su momento hicimos de 
ellas nosotros mismos. Podemos inferir, 
no obstante, cuáles han sido las 
imágenes que nos han impresionado a 
todos desde nuestra infancia, vistas 
desde la perspectiva intrínseca de las 



 5

figuras desnudas; siempre tomando en 
cuenta las imágenes visuales, muchas 
de ellas en movimiento, como en la 
fiesta, la celebración, el teatro y la 
televisión. 
 
Diversos trabajos empíricos realizados 
por psicólogas y psicólogos han puesto 
de manifiesto que posiblemente las 
imágenes sean más imperativas que la 
escritura porque imponen la significación 
en bloque, sin análisis ni dispersión de 
los elementos que las componen. La 
multitud de puntos que conforman una 
imagen reproducida por medios 
electrónicos o informáticos evoca un todo 
unitario mientras que si, por ejemplo, 
decidimos hacer una sopa de letras en 
las páginas de entretenimiento de un 
periódico seguramente nos saldría 
alguna que otra palabra no pensada por 
el autor del pasatiempo. En todo caso, 
no asumimos conceptualmente una sopa 
de letras o un crucigrama como una 
unidad compacta sino como varios 
elementos dispersos aunque con 
significación pertinente para el autor y el 
lector. 
 
Quizás, el dibujo fuese el primer medio 
de expresión de nuestras civilizaciones 
pero los investigadores aún no se ponen 
de acuerdo porque surgen 
constantemente nuevos descubrimientos 
arqueológicos que ponen en entredicho 
lo anteriormente estudiado. 
 
Para algunos, el ser humano inventó 
primero la palabra y después el dibujo; 
para otros, primero fue el dibujo y 
después la palabra. Tal vez los menos 
pensarán que haya sido un proceso 
simultáneo: los dibujos expresados en 
palabras, dibujos y palabras evocando 
imágenes. 
 
Las imágenes, según comentan los 
autores de la escuela estructuralista, 
también dan cuerpo al significado de las 
palabras a partir del dibujo de la 
escritura, desde el mismo momento en 
que esta última nos dice algo y, al igual 
que la escritura, las imágenes suponen 
una determinada forma de lectura 
denominada “lexis”. Lenguaje es 

discurso, habla, es decir, toda unidad 
significativa, sea verbal o visual, y quizá 
se podría añadir que las imágenes 
también pueden ser olfativas y auditivas, 
constituyendo un complejo sistema de 
comunicación, una forma de expresar 
nuestras ideas y relacionarnos con 
nuestro medio ambiente, con nuestros 
semejantes y con nuestra imaginación, lo 
que llamamos creación artística. 
Con dibujos, fotografías, el teatro, los 
títeres o la televisión, el espectador 
tendrá ante sí un lenguaje específico, de 
la misma manera como lo es un texto 
impreso. Bajo este concepto, hasta los 
objetos podrán transformarse en habla, 
siempre que signifiquen algo. Las 
imágenes pueden estudiarse como 
símbolos, no como los lingüistas 
interpretan el habla: la lengua y sus 
signos, que son estudiados por la 
semiología, un término acuñado a 
mediados de este siglo, una ciencia que 
en términos generales se refiere al 
estudio de los símbolos. 
 
El microcosmos de las imágenes visuales 
en los niños es precisamente el 
vertebrador más importante de este 
estudio; para ello necesitamos 
indicadores que nos conduzcan a la 
observación de las diferentes imágenes 
visuales que se han producido para los 
niños; sus funciones, su contexto 
etnográfico y su simbolización. 
 
Hay muchas preguntas que hacerse en la 
relación niños-imágenes: ¿Cuáles son 
sus símbolos? ¿Qué representan? ¿Son 
tan sólo imágenes que reproducen casi 
exactamente el mundo de los adultos? 
¿Son un vehículo de identificación 
social? ¿Por qué representan valores 
nacionales? ¿Ruptura o tradición? 
 
Realizando una visión retrospectiva 
podríamos encontrar puntos de inflexión 
significativos. Son varios los caminos que 
las imágenes visuales para los niños y 
los adultos han recorrido desde el siglo 
XVI. A grandes rasgos podemos observar 
que ha habido una continuidad: del 
códice a los murales; del teatro al 
espectáculo y de las ceremonias a la 
televisión. También se puede constatar 



 6

que ha habido rupturas muy dolorosas, 
particularmente las referidas a las 
temáticas de otros tiempos y lugares. 
 
En la medida de mis posibilidades, 
intentaré para hacer más amena la 
exposición referirme a algunos ejemplos 
concretos con los que poder trabajar e 
ilustrar con fidelidad lo que se pretende 
explicitar en estas líneas. Una de las 
palabras-prototipo que más se han 
usado para conceptualizar el término 
“imagen” ha sido el de “estrella”. 
 
Las estrellas, como forma geométrica y 
como símbolo productor de imágenes, 
me servirán como hilo conductor de lo 
que se intenta describir. Tendremos que 
inferir a partir del manejo de los datos 
disponibles sobre tiempos pasados, la 
forma como nuestros antepasados 
interpretaban estas imágenes, 
precisamente a partir de su 
simbolización. 
 
Teatro, circo o televisión se basan en el 
mito y el símbolo como un habla 
particular, portador de mensajes que 
requieren de un aprendizaje para su 
decodificación o lectura, ya que estos 
vehículos o medios usan varios recursos: 
el espacio abierto o cerrado; el tiempo de 
la narración; los personajes vivos o 
actores; personajes en dibujos, 
escultóricos o retratos; el disfraz, la 
miniatura, el juguete o la caracterización; 
la audición, que bien puede ser la voz 
humana, la música u otros efectos 
sonoros; la dimensión y el medio 
ambiente, etc. 
 
Por supuesto, uno de los objetivos 
perseguidos en el trabajo es conducirse 
hacia la averiguación de cómo se han 
llegado a crear nuevas identidades y 
nuevas contracciones de los mensajes 
no escritos en un proceso que se inicia 
en el siglo XVI. Y para ello se procederá 
a continuación a la realización de un 
análisis minucioso de un ejemplo 
extraído del mundo real. 
 
 
Concepción de la imagen “estrella” 
 

Centrándonos específicamente en la 
significación del término “estrella”, 
podríamos empezar recordando las 
multitudes de imágenes que nos vendrían 
de repente a la cabeza si algún amigo 
pronunciase la palabra “estrella” sin más 
en medio de una reunión animada de 
compañeros. 
 
La enorme estrella del Tarot; la brillante 
estrella-cometa del Portal de Belén en los 
nacimientos; las estrellas que adornan el 
manto de la virgen de Guadalupe en 
Extremadura; la estrellita que le ponen a 
los niños en la frente en algunos países 
musulmanes; las estrellas o actrices y 
actores relevantes; el vals Estrellita de 
Manuel Ponce, y tantas y tantas estrellas 
que nos hacen pensar en: ¿las estrellas 
de la bandera norteamericana?, ¿la del 
sheriff de las películas del oeste?, etc... 
 
Y podríamos seguir jugando con esta 
palabra a la que se ha llegado a 
conceptualizar como la “grandiosa”, un 
cuerpo celeste, brillante por la noche y 
muy lejano. La palabra estrella también 
se refiere al verbo “estrellarse” o chocar, 
incluso hay “asteriscos” para hacer una 
llamada en un texto. 
 
La determinación de la multitud de 
esquemas y guiones, simples o 
complejos, que acompañan la imagen 
real o mental de una “estrella” en los 
niños es un resquicio sólido que centra 
sus primeros intereses. Se podría haber 
elegido cualquier otro ejemplo prototípico, 
pero tras mucho rebuscar en las más 
variadas fuentes bibliográficas y 
hemerográficas he pensado que éste era 
el concepto apropiado. Por otro lado, y 
dejando aparte esta perspectiva 
simbólica de lo que alimenta el concepto 
de estrella, todos caemos en la cuenta 
que una estrella “narrada” deja de ser 
estrictamente una estrella; es una estrella 
decorada, adaptada a un determinado 
consumo, investida de complacencias 
literarias y visuales, de imágenes, en 
suma, de un uso social que se agrega a 
la pura materia pero que rompe vínculos 
que en muchos casos no son más que 
burdos estereotipos sociales. 
 



 7

Es la estrella una forma geométrica con 
la que nuestra cultura hispana ha 
experimentado en muchos sentidos. Sin 
embargo, antes que nada hay unas 
preguntas que no debemos dejar de 
formular: ¿Cuál es el origen de esta 
forma y de este concepto? ¿Tienen 
relación unos con otros? ¿Son formas 
simbólicas independientes? Las 
estrellas, como forma y como concepto, 
son muy importantes porque están 
presentes en varios contextos culturales, 
muchos de ellos relacionados con los 
niños y muchos otros con las imágenes 
visuales y no visuales; sin embargo, en 
otros contextos, la estrella está 
relacionada con el “placer” de los adultos 
o con su “suerte” en la vida —se suele 
decir en el lenguaje de la calle que hay 
“gente que nace con estrella”—. 
 
Es posible que esta palabra sea una de 
las que mejor aclaran la dimensión y la 
importancia del “consumo pasivo” de 
imágenes audiovisuales en la vida social 
de niños y adultos. Por ejemplo, si 
preguntáramos a un veterinario o un 
submarinista, pongamos por caso, qué le 
sugiere este término, probablemente, lo 
primero que se les vendría a la mente es 
algo totalmente diferente a lo que 
contestaría una persona que da a esta 
palabra una significación más 
rimbombante en virtud de lo que los 
medios de comunicación, esencialmente, 
le predican sobre ella. Para un 
veterinario, con bastante probabilidad, 
una gran parte del universo de esta 
palabra se circunscribiría a explicar las 
características de la “estrella de mar”, un 
astrofísico se centraría en otra dirección 
científica bien diferente y así podríamos 
continuar tratando de buscar 
comparaciones que nos acercasen la 
idea de todos, sopesando la fuerte 
influencia del contexto cultural en el que 
nos encontremos, con las restricciones o 
reducciones de muchas cosas al 
prototipo, ignorando o simplemente 
recurriendo a la vía más cómoda para 
solucionar una cuestión. Es, en resumen, 
lo que hemos conocido como “heurístico” 
en las clases introductorias de Psicología 
del Pensamiento. 
 

Tanto la palabra “estrella” como el 
término “imagen” son evocadoras; ambas 
tienen un sinfín de contenidos. Las dos 
nos cautivan, nos remiten a experiencias, 
sueños, cuentos, con sorpresas 
agradables y desagradables. Esta 
fascinación es especialmente importante 
en la niñez. En definitiva, las estrellas son 
imágenes que siempre se han transmitido 
a los niños por el lenguaje oral y la 
representación visual a través de los 
arrullos, los cuentos, las canciones, las 
famosas rondas, refranes, adivinanzas, 
villancicos de Navidad y proverbios 
populares. Esa enorme gama de 
materiales variados de la lengua oral y 
escrita que se transforman en imágenes 
visuales: códices, juguetes, juegos, 
ropas, esculturas, miniaturas, un sinfín de 
objetos especiales para celebrar una 
fiesta o cualquier otro ritual, en dibujos y 
paisajes, en representaciones teatrales; 
en bailes y danzas, en imágenes para la 
televisión y las más sofisticadas formas y 
figuras que reproducen los ordenadores y 
los engendros cibernéticos más 
avanzados. 
 
 
De la comunidad a la soledad 
 
En el intrincado laberinto de imágenes 
que produce la televisión y que bien 
podría configurarse mentalmente como 
un “teatro en miniatura”, hay muchas 
expectativas, también prejuicios, sobre 
los que la Psicología de la Educación nos 
puede aportar más luz de lo que en un 
primer momento pensaron o creen hoy 
aquellas personas o investigadores para 
los que los conceptos de esta disciplina 
son excesivamente teóricos y sin 
aplicación práctica. La impresión es otra 
bien distinta tras el contacto con la 
materia objeto de estudio. Los 
instrumentos teóricos de la Psicología de 
la Educación están armados de una gran 
base empírica para ofrecer explicaciones 
sólidas dentro del complejo entramado de 
la repercusión que los contenidos 
audiovisuales tienen sobre el ser humano 
y específicamente en los más jóvenes. 
 
Para tratar de comprenderlos, tenemos 
que partir del reconocimiento 



 8

consensuado que los niños son 
cualitativamente diferentes a los adultos 
en muchos aspectos y que el mundo de 
imágenes que les rodea les afecta de 
modo distinto en comparación a la 
persona adulta. Por ejemplo, la 
inmadurez de los niños más pequeños 
en cuanto a su autoidentificación les 
hace ser menos capaces que los adultos 
para distinguir la fantasía de la realidad, 
incluso están menos capacitados para 
distinguir una película de contenido 
agresivo de la violencia en la vida real. 
 
Al mismo tiempo, en los juegos entre 
iguales, los niños se identifican con los 
personajes que observan cotidianamente 
en su experiencia diaria, como sus 
familiares y amigos, incluyendo los 
personajes de la literatura, la ficción o los 
de la televisión. La imagen, la música y 
el espacio doméstico en el que tienen 
lugar los hechos juegan un papel 
primordial en este proceso de 
identificación de los héroes, ya que 
permite al niño concretar la idea al dejar 
de imaginarla. Las primeras 
concepciones se especifican, se 
materializan y para el niño forman parte 
de la realidad. Estos procesos, en 
esencia, no nos parecen muy distintos a 
los que se producen en la catalogación 
que los niños hacen de los mejores 
ejemplos en el nivel básico de las 
categorías. 
 
Pero debemos tener en cuenta que cada 
niño es único, su percepción de las 
imágenes es propia aunque esté 
condicionada por su entorno, educación, 
cariño que le brinden y su sensibilidad 
para captar los elementos del mundo 
externo. 
 
De una manera práctica, estas 
cualidades infantiles deben alentarnos a 
explorar en el conocimiento real del niño, 
y no en el tantas veces superficial que se 
tiene de ellos, su medio ambiente, sus 
hábitos, qué le gusta ver en la televisión, 
qué hace cuando la tele está encendida. 
Esta es una “ventana al mundo”, que, en 
ocasiones, es parte de la realidad, pero 
en muchas otras aparece distorsionada. 

Esta línea de argumentación se basa 
primordialmente en lo que acontece en 
nuestras sociedades occidentales donde 
la ciudad sumerge al individuo en un mar 
de informaciones de ida y vuelta que no 
orientan más que a la entropía y al 
desorden mental. 
 
Cada vez es menor el espacio doméstico 
y comunitario disponible para las familias 
urbanas, quizá por ello sean los grandes 
consumidores de televisión. Los niños 
tienen pocos lugares específicos para 
jugar, a no ser el ya cada vez más raro 
“callejón de la vecindad”, típico de los 
barrios masificados de las ciudades. 
 
Los expertos señalan que esta reducción 
del espacio es uno de los factores de 
aislamiento y soledad en el niño; también 
es un elemento que propicia el que la 
televisión se convierta en un 
“guardaespaldas” para el niño y una 
“nana” para las madres, sobre todo 
cuando regresan los niños de la escuela 
y están cansados. A veces, observan de 
reojo la televisión; ellos son capaces de 
jugar o incluso hacer los deberes del 
colegio; al mismo tiempo, otras veces, 
están viendo la tele junto con sus 
hermanos o sus padres, aunque no 
siempre se comente lo que se está 
viendo. Estas situaciones pueden crear 
hábitos en los más pequeñós que, en 
muchas ocasiones, son el público 
“cobaya” de los magnates de los medios 
de comunicación audiovisuales. Porque a 
nadie se le escapa que el niño ha estado 
en el centro de nuestras miradas sólo 
desde hace dos siglos, cuando Rousseau 
alumbró a la humanidad postulando que 
el niño no era un “hombre imperfecto”, 
sino una persona sui generis: era lo que 
es realmente y no un hombre 
“pequeñito”. Y hemos de considerar y no 
perder de vista esta capital idea de que 
“el niño es niño, y no un adulto”, 
mantenida por él en su libro Emile, 
publicado en 1762. 
 
Es entonces cuando todo empezó a 
cambiar en el trato que se le daba al 
niño, lo mismo en la educación que en el 
ordenamiento jurídico. Se superó que 
fuese condenado a muerte por robo a los 



 9

cinco años, como exigía la ley inglesa; y 
ya no se tuvo en Estados Unidos que 
acudir a la ley de protección de animales 
para defenderlos del maltrato que hoy 
abunda cada vez más en nuestros 
países del núcleo industrializado del 
planeta. 
 
Antes, el niño era ya a los 5-6 años un 
adulto totalmente responsable, a pesar 
de su corta edad, y antes de ella era 
concebido como un pequeño animal, al 
que, en un mundo tan invadido por lo 
religioso, ni siquiera se le daba 
enseñanza ético-religiosa, hasta que se 
le consideraba mayor de edad; y 
entonces, de sopetón, era ya por 
completo responsable de todo como un 
adulto. 
 
Pero este niño, considerado hoy como 
tal, después de Rousseau, se encuentra 
actualmente en una encrucijada decisiva. 
La nueva sociedad que hemos 
construido no ha respetado moral y 
psicológicamente al niño como lo que es; 
y ahora estamos llenos de puertas con 
cerrojos. 
 
La familia disgregada, los medios 
masivos de comunicación social, sobre 
todo en los que aquí se hace más 
hincapié —los audiovisuales—, la caída 
de un concepto razonable de la 
responsabilidad, la crisis de la escuela, la 
falta de hueco en el trabajo para los más 
jóvenes y las reacciones que se 
producen crecientemente en torno a la 
violencia infantil y juvenil, del consumo 
de alcohol o de droga, son algunos de 
los factores que han producido 
insospechados problemas que pueden 
marcar de modo muy negativo el futuro 
humano, pues ese porvenir depende de 
lo que la niñez y juventud actuales hagan 
el día de mañana. 
 
Y el mundo es un pañuelo, de tal modo 
que todo acontecimiento acaecido en un 
foco geográfico remoto repercute en 
cualquier país: ya no hay prácticamente 
zonas que no sufran de las influencias de 
nuestra “sociedad de la comunicación”, y 
del consiguiente aumento 
desproporcionado de información que 

recibe el niño, sin tener la capacidad 
suficiente para calibrarla porque como 
seres humanos que somos tenemos un 
límite. 
 
Los medios ambientes hóstiles refuerzan 
conductas agresivas y displacenteras en 
el niño, tal y como lo han constatado 
muchos investigadores de todos los 
confines del planeta, donde la gran parte 
de los programas son de ficción y están 
basados en el crimen, la acción y la 
aventura arriesgada y alocada. El amante 
de lo fantástico, indica Lovis Vax, “no 
juega con la inteligencia, sino con el 
temor, no mira desde fuera, sino que se 
deja hechizar”. 
 
No es otro universo el que se encuentra 
frente a nosotros, es nuestro propio 
mundo que, paradójicamente, se 
metamorfosea, se corrompe y se 
transforma en otro. Los miembros del 
grupo familiar no siempre constatan la 
importancia de los contenidos perniciosos 
de la TV, pero a la vez, empezamos a 
comprobar que hay una relación entre el 
medio ambiente, clase social, familia, 
televisión y violencia realmente a tener 
muy en cuenta para detectar posibles 
desajustes que pueden ser 
traumatizantes para los niños. 
 
En el género fantástico, en los cuentos 
de esta especie que se incorporan como 
cicatrices indelebles a todo lector, 
contenidos en muchos de los programas 
y caricaturas infantiles de importación, los 
protagonistas en su mayoría son 
hombres o mujeres jóvenes, los villanos 
son fríos y despiadados, mientras que los 
héroes son valientes y altruistas. 
Pareciera que nuestros niños, al igual 
que los espectadores de comedias de la 
España Medieval, los libros de 
caballerías y las danzas de moros y 
cristianos, quieren ver acción y combate, 
como si esto fuera algo nuevo y excitante 
y una continuidad de la literatura 
fantástica. Pero la tradición literaria de 
España en comparación con el resto de 
Europa sigue caminos distintos. El héroe 
no desempeña el mismo rol: ha dejado 
de ser el noble y fiel caballero español 
para transformarse en el héroe 



 10

todopoderoso, individualista, sediento de 
poder, inmerso en la fantasía que 
distorsiona la realidad de una forma muy 
grotesca, con imágenes de horror, 
sangre, sexo y violencia. ¿Son éstas, 
escenas con un contenido parecido al de 
Macbeth o los temas de algunos cuentos 
infantiles donde aparecen brujas y 
monstruos? En España no era frecuente 
este género fantástico, importado de los 
Estados Unidos, ni tampoco en otros 
países afines culturalmente al nuestro; 
sin embargo, ahora estamos viendo en la 
televisión a “superhéroes”, “violencia en 
las ciudades”, un género que parece 
contradictorio y aun opuesto a nuestra 
tradición mediterránea, a pesar de que 
algunos pueden encontrar similitudes 
con los modelos anglosajones. 
 
De los géneros de terror en algunos 
cuentos para niños de la tradición de 
Europa Occidental, alemana y francesa, 
en los que aparecen crueles escenas, 
como en La bella durmiente, donde la 
madrastra quiere desterrar para siempre 
a la hija, pasamos a la moda tan 
marcadamente estereotipada del 
estandarizado cuento-imagen 
norteamericano menos violento, pero 
también más individualista y 
superpoderoso como el mismo Mickey 
Mouse de Walt Disney. 
 
 
Consideraciones teóricas  
sobre escenas violentas en TV 
 
Muchos de los autores consultados para 
realizar este trabajo no se cansan de 
manifestar en sus obras que los seres 
humanos no somos sino “tábulas rasas”, 
esponjas que absorbemos lo que los 
diferentes contextos socializadores 
(familia, escuela, medios de 
comunicación social, comunidades de 
vecinos y pandillas de amigos, 
principalmente) muestran ante nosotros. 
 
Probablemente sea muy plausible creer 
que nadie nace violento, aunque los 
estudios etológicos manifiesten que la 
agresividad está inscrita en el código 
genético de todas las especies animales, 

y cómo no, la humana no podía ser una 
excepción. 
 
Sin embargo, la “violencia” y 
“agresividad” debemos considerarlas de 
partida como dos conceptos distintos, 
con el objeto de contribuir con ello a diluir 
las confusiones que ha habido y hay 
actualmente sobre estos términos tan 
recurrentes. Teniendo como punto de 
referencia los estudios realizados por el 
Psicoanálisis, la Etología, los autores de 
la línea frustración-agresión y el 
aprendizaje social, la “agresividad” no es 
sino un “mecanismo de adaptación”, 
mientras que la “violencia” es algo más, 
una palabra que está matizada por las 
luchas por el poder entre distintos grupos 
de presión, implicando un reparto 
“diferencial” de una serie de privilegios 
sociales que van más allá de la mera 
supervivencia. 
 
No parece necesario realizar para este 
trabajo toda una revisión exhaustiva de la 
literatura sobre la violencia, pero sí es 
recomendable recordar que existen 
teorías “activas”, que ensalzan el papel 
de la violencia como algo “innato”, y entre 
las que se encuentran las posiciones del 
Psicoanálisis, las corrientes 
psicodinámicas y la Etología; por otro 
lado, existen teorías “pasivas”, que 
ensalzan la visión de la persona como 
ser que aprende lo que reproduce, y 
donde se ubicarían la clásica hipótesis de 
la “frustración-agresión” de Dollard y 
Miller, o las actuales líneas del 
“aprendizaje por imitación” desarrolladas 
a partir del modelo de Bandura. Tanto 
unas como otras tienen sus puntos 
fuertes y débiles, sus críticas y loas, pero 
quizá todas ellas pecan de no dejar 
entrever entre sus desarrollos una 
explicación adecuada de la violencia 
transmitida por los medios de 
comunicación, y aprendida o manifestada 
diríamos por todos, pero con mayor 
gravedad por los niños y jóvenes, o sea, 
por las personas que a menudo no 
poseen un modelo aprendido alternativo, 
el de la razón, el diálogo, la discusión; en 
una palabra, el que implica actuar dentro 
de los valores del marco democrático, y 
en consecuencia, el único que puede 



 11

permitir, a largo plazo, la supervivencia 
de la especie humana. 
Los medios de comunicación, cada vez 
de manera más importante, “socializan” a 
los más pequeños de la casa, dado el 
tiempo que se acercan diariamente a 
ellos, y no sólo como los colegios dentro 
del período escolar, sino durante los 365 
días del año. 
 
En este punto conviene recordar y 
parafrasear al genial escritor George 
Orwell, que en su obra Rebelión en la 
granja manifiesta que todos, mujeres y 
hombres, somos iguales, pero unos son 
más iguales que otros. No me parece 
desafortunado indicar que posiblemente 
la existencia de algunos de los 
contenidos más violentos y nocivos que 
los niños ven por televisión no sea más 
que el inusitado interés económico, 
principalmente, de determinados grupos 
poderosos que están detrás de los 
mismos alimentándolos, instigando su 
continua presencia e incluso haciendo 
posible la creación de mecanismos que 
vayan contra los efectos negativos de 
muchos de ellos. Pero lo más paradójico 
es que la sociedad, o al menos buena 
parte de ella, se estructura y funciona en 
torno a los problemas sociales 
generados y amplificados por esos 
grupos. Si, hoy por hoy, se acabase de 
un plumazo con la lacra social de la 
delincuencia juvenil, en este país se 
dispararía la de por sí alta tasa de paro, 
ya que la enorme cantidad de puestos de 
trabajo que, directa o indirectamente, 
dependen de su existencia (desde 
funcionarios de prisiones, policías, 
vigilantes de seguridad hasta profesores 
universitarios, pasando por obreros de la 
construcción, jueces o incluso capellanes 
penitenciarios) no se podría absorber en 
poco tiempo —esta idea está muy bien 
recogida en la teoría de la plusvalía, 
postulada por Karl Marx—. 
 
Algunos han hecho de nuestros 
problemas todo un negocio colectivo, y 
hoy, desgraciadamente, y a pesar de 
muchas personas de bien, la sociedad 
parece necesitar violentos y 
delincuentes, de la misma forma que 
necesita pobres, enfermos, guerras, 

terrorismo, niños y mujeres maltratadas, 
etc. Todos ellos, ¡ójala no se pudiera 
decir nunca!, dan de comer a muchos, 
alimentan además nuestros dormidos 
sentimientos colectivos, justifican 
nuestras acciones e inversiones, e 
incluso aunque peque de osado, en 
expresión orteguiana, “vertebran” nuestra 
decadente sociedad de fin de siglo. 
 
Parece que está muy inscrito en los 
tiempos que corren que la sociedad da 
cobertura y protege a los jóvenes 
violentos. O mejor dicho, algunos grupos 
sociales que no conocen otra dialéctica 
que la violencia física o verbal deben 
existir para inculcar en niños y jóvenes la 
impronta de la agresividad. Una violencia 
que no sólo es con frecuencia justificada 
(¿se puede justificar la violencia?), sino 
que cada vez más se convierte en 
gratuita. Violencia como medio de 
funcionamiento cotidiano; como única 
forma de conseguir un fin. A veces, más 
cruel todavía, el fin no es sino la 
diversión; otras, más perverso si cabe, el 
fin es conseguir el bien dentro de una 
sociedad llena de seres malos y 
corruptos; otras, con más ensañamiento 
implícito, la violencia se percibe como 
una forma de atrapar la imagen de un 
espectador, a veces niño, potencial 
comprador de los productos publicitados 
en los intermedios del programa. 
 
Respecto al caso de la diversión, los 
estudios empíricos consultados muestran 
cómo muchas veces las escenas 
violentas de una serie de dibujos 
animados no son consideradas como 
tales por la sociedad, tanto por su 
desensibilización ante la misma, como 
porque los elementos de producción que 
acompañan a la acción violenta se 
oponen a un estado de tensión o de 
previsión del daño; se daña al otro 
porque se siente uno frustrado, sin 
importar que se cause daño. ¿Acaso esto 
no es terrible? Posiblemente todos 
estaríamos de acuerdo en lo 
desafortunado de esta afirmación; pero 
casi todos consensuamos que Los 
Pitufos o Los Picapiedra no son violentos. 
Violencia y risa. Violencia y falta de 
consecuencia de la acción violenta; los 



 12

personajes no mueren ni manifiestan 
secuelas de las acciones violentas 
recibidas.Violencia y frustración; no se 
agrede para causar daño al otro, sino 
debido a un hipotético estado de 
frustración. 
 
La TV también introduce en los más 
pequeños una versión de la violencia 
como algo positivo, como forma de 
conseguir el bien, de salvar a la 
humanidad. El héroe cargado de armas, 
matando a esa mayoría de malos, se 
convierte en bueno y en salvador. Es 
más, se es más atractivo a los ojos de 
los demás porque se es más fuerte o 
porque se va más armado 
(desgraciadamente muchos estudios 
confirman que niñas y niños piensan 
así). Esta violencia es aceptada incluso 
por muchos de los padres, que trasladan 
su inseguridad y miedo a sus pequeños, 
matriculándolos en todo tipo de cursos 
de defensa personal. Aquí la lista de 
programas es grande, pero escojamos 
como botón de muestra los cacareados 
Power Rangers, camino de iniciación de 
Rambos y Schwarzenegers futuros. 
 
El tema del ensañamiento cruel en las 
imágenes se antoja también altamente 
problemático. Quizá, a diferencia de los 
dos tipos anteriores de violencia, donde 
el problema se situaría más en las series 
y películas que se están produciendo y 
en las televisiones que les suponen el 
soporte necesario para que nos llegue 
ese inane “entretenimiento” a todos, aquí 
el problema es el del control televisivo 
que deberían ejercer los padres. Los 
datos son bien elocuentes al respecto; 
las altas tasas de niños que visionan 
programas como Impacto TV o, en 
menor medida, programas más livianos 
de sucesos. Y es que los niños, ¡cómo 
iba a ser de otra manera!, imitan a los 
mayores hasta el punto de que los 
programas que más ven no están 
pensados para su edad, ni a menudo se 
emiten en horas apropiadas para ellos. 
 
Argumentar que los medios ganan 
bastante con esta población infantil y 
juvenil no es nada nuevo. Pero, dos 
preguntas, sin duda importantes, deben 

responderse con los datos en la mano: 
¿por qué nos gusta la violencia? y ¿quién 
gana qué emitiéndola? 
 
La respuesta a la primera pregunta es 
díficil de responder, y la literatura refleja 
opiniones para todos los gustos, que en 
general recorren el esquema que se ha 
comentado antes según se tomen en 
consideración teorías activas o pasivas al 
respecto. Me tomo la licencia de obviar 
tanta polémica y defender la siguiente 
idea: la violencia nos atrae a los adultos 
por el componente “ilusorio” que tiene, 
porque vemos reflejado en la pantalla lo 
que no existe, lo que sólo unos pocos 
desalmados serían capaces de hacer. 
Nos llama la atención cómo algunas 
personas son capaces de realizar lo que 
nadie sería capaz de hacer. Todos 
tenemos unos determinados 
“sentimientos”, que, en parte, son 
inculcaciones de valores morales y 
éticos, necesarios para que podamos 
sobrevivir, y necesarios para el progreso 
de la humanidad. Sin embargo, la 
presencia excesiva de la violencia hace 
que la misma deje de ser algo 
excepcional, para convertirse en la 
norma. Y si así va ocurriendo en los 
adultos, ¿qué decir de los niños, que van 
creciendo comprobando que apenas 
existen otros modelos de 
comportamiento, o que, mejor dicho, 
otros son menos efectivos? El niño, poco 
a poco, cambia el uso de la agresión 
como mecanismo de actuación ante 
quien le priva de lo que espera como 
positivo, por el encontrar placer en ser 
así, al ver sobre todo en la pequeña 
pantalla cómo los que utilizan esa vía de 
acción obtienen recompensas sociales y 
materiales. Además, hoy ni los padres ni 
el colegio parecen querer “imponerse” 
sobre los niños, creando una filosofía 
cercana al “laissez-faire” que, en muchas 
ocasiones, está creando auténticos 
monstruos. Y en los niños, ¿por qué 
gusta la violencia?; porque la no violencia 
sólo se puede aceptar, comprender y 
valorar si alguien, un adulto, explica al 
menor que la vía de la razón es la única 
válida. Y la televisión, el cine, los dibujos 
animados, no explican ni razonan, 
normalmente sólo tienen acción; y 



 13

además los padres no ven ni la televisión 
con sus hijos ni se la critican. En una 
palabra, no se explica nada a los niños, 
por lo que no pueden entender el sentido 
de la no violencia. 
 
Pero vayamos con la segunda pregunta. 
El niño es un atrayente sector de la 
población a ganar como espectador por 
parte de la televisión, en cuanto que 
permite y provoca la venta de muchos 
productos, presionando a los mayores. 
Pero es más, el niño es el mejor 
consumidor. Primero porque lo normal es 
que el dinero no sea el suyo, por lo que 
no valora el coste del producto, ni 
examina a fondo lo que le están 
ofertando a cambio de lo que le piden. Y 
además, porque carece de alternativas 
de pensamiento como para prever que 
existen otras vías de diversión, de 
alimentación o de asistencia a 
espectáculos, al margen de lo 
publicitado. Si todos fuéramos niños, los 
publicistas estarían encantados. 
 
El gran drama es que tanta violencia en 
la televisión ha supuesto efectos 
devastadores en la educación de niñas y 
niños. En reiteradas ocasiones los 
psicólogos han manifestado cómo dichos 
efectos se podrían dividir en función de 
los mecanismos que “dispararan”, y que 
en líneas generales son cuatro: 
“imitación” (siempre imitamos lo que 
vemos, y dicha imitación se incrementa 
si lo que vemos implica recompensas 
para sus actores), “identificación” (no 
sólo imitamos, sino que los personajes 
violentos se convierten en nuestros 
héroes), “efecto disparador” (término que 
se aplica a las mentes que podríamos 
denominar “desequilibradas”, y que 
supondrá que las escenas violentas en 
algunas personas provoquen una 
imitación total al no separarse la ficción 
de la realidad) y “desensibilización” (el 
visionado de la violencia provoca 
inexorablemente en todos que nos 
hagamos insensibles ante la misma); con 
respecto a esta última cuestión, hemos 
de tener en cuenta que un menor ve a la 
semana, como media, unos 670 
homicidios, o los datos de una encuesta 
realizada en Suecia, en la que los niños 

relataban como primera causa de muerte 
un disparo en la cabeza. 
 
Pero una vez que se ha reflexionado 
sobre esta delicada cuestión, es preciso 
analizar las dos caras de esta 
encrucijada: en primer lugar, qué ven los 
niños de la televisión, es decir, cómo ven 
la televisión. Y en segundo lugar, los 
contenidos específicos que la televisión 
emite con una cierta regularidad 
enfocados al mundo de los niños. 
 
 
¿Qué es lo que la televisión emite para 
los niños? 
 
La respuesta a esta pregunta lleva al 
análisis, no de los hábitos de los niños 
frente al televisor, sino lo que las 
televisiones emiten tal cual. Para ello se 
expondrán resumidamente los resultados 
de varios de los trabajos expuestos en el 
Seminario del Centro Reina Sofía sobre 
la Violencia de Valencia, celebrado en 
1997, uno de ellos referido sólo a dibujos 
animados (con datos extraídos entre el 
29 de noviembre y el 5 de diciembre de 
1993 de todos los programas de dibujos 
animados emitidos por las televisiones de 
ámbito estatal más Telemadrid), y otro 
referido al análisis de la violencia en 
televisión en una cadena autonómica. 
Estos son los resultados más 
significativos: 
 
• La mayoría de los dibujos poseen en 
algún momento alguna manifestación de 
violencia. 
 
• La violencia está presente también en 
otro tipo de programas, pero parece 
existir consistencia en que los tres tipos 
de programas que más violencia poseen 
son las películas, los dibujos animados y 
las teleseries. 
 
• Por lo que se refiere a la banda horaria, 
es preciso destacar dos cuestiones: la 
primera de ellas, que la banda más 
violenta es por la mañana desde un 
punto de vista cuantitativo, si bien la 
violencia más extrema desde un punto de 
vista cualitativo se manifiesta por la 
noche. 



 14

 
• Respecto al tipo de violencia, ésta 
suele ser sobre todo física, y en menor 
medida verbal o de otros tipos. Suele 
tratarse de una violencia sin 
explicaciones ni a veces siquiera 
elementos desencadenantes. Se agrede 
a menudo como mera diversión, a veces 
como mera costumbre. 
 
• No existe un día especialmente violento 
en la televisión, si bien los sábados 
suelen ser más problemáticos. 
 
  De nuevo se podrían extraer bastantes 
conclusiones, sin duda, nada halagüeñas 
en este caso para las cadenas de 
televisión. Respecto a las posibles 
recomendaciones que se podrían realizar 
de cara a prevenir en el futuro la 
aparición de tantos contenidos violentos 
en televisión, y por consiguiente, de cara 
a crear nuevas generaciones de niños y 
jóvenes socializadas en valores 
positivos, en la Reunión Internacional de 
Valencia se llegaron a las siguientes 
recomendaciones: 
 
• Por lo que se refiere a las televisiones, 
sólo el compromiso de cada televisión 
con la emisión de una programación no 
sólo de calidad, sino también de 
protección de los valores democráticos y 
de fomento de los mismos, puede evitar 
el problema. En ese sentido, se aboga 
porque cada cadena cree un código 
ético, y que ajuste su programación al 
mismo. 
 
• Respecto a la sociedad en general, en 
la actualidad debería existir una 
campaña de sensibilidad hacia la 
violencia, y de toma de conciencia de 
que la dedicación que se merece un niño 
no puede suplirla la televisión. 
 
• Respecto a la familia, se debería 
concienciarla de la importancia de ver la 
televisión con los niños, de comentar 
todo tipo de contenido violento y de 
evitar la exposición excesiva a dichos 
elementos. 
 
• En lo referente a la escuela, los 
responsables deberían ser conscientes 

de que la educación no puede darse sin 
valores y, por lo tanto, es necesario 
inculcar éstos, sobre la base del respeto 
común y desarrollo de los valores de 
convivencia. 
 
• Por lo que se refiere a la legislación y la 
actuación de los poderes públicos, en 
primer lugar exigir a las Fiscalías de 
Menores que cumplan con su papel de 
defensores del Menor, vigilando las 
programaciones de las televisiones. En 
segundo lugar, se deben promover 
figuras como la del Defensor del Menor, 
creada en la Comunidad de Madrid. En 
tercer lugar, se debería crear una 
legislación protectora de niños y jóvenes 
más específica que la actual, ya que la 
presente es excesivamente amplia. Y en 
cuarto lugar, parece conveniente crear 
organismos administrativos centrales que 
se ocupen de la programación de las 
televisiones, y que velen no sólo por el 
tratamiento que se produce del tema del 
menor y del joven, sino también de los 
ancianos, de los minusválidos, de las 
minorías étnicas, es decir, del respeto y 
trato adecuado de todos. 
 
 
Bibliografía 
 
— Albero Andrés, M. (1984). La televisión 
didáctica. Barcelona: Mitre. 
 
— Alonso Erausquin, M.; Matilla, L.; Vázquez, 
M. (1980). Los teleniños. Barcelona: Laia. 
 
— Cabero Almenara, J. (1989). Tecnología 
Educativa: utilización didáctica del vídeo. 
Barcelona: Promociones y Publicaciones 
Universitarias. 
 
— Cebrián Herreros, M. (1988). Teoría y 
técnica de la información audiovisual. Madrid: 
Alhambra  Universidad. 
 
— Charles, M. y Orozco, G. (1992). 
Educación para los medios, una propuesta 
integral para nuestros maestros, padres y 
niños. México D.F.: ILCE-UNESCO. 
 
— Hodge, B. y Tripp, D. (1988). Los niños y 
la televisión. Barcelona: Planeta. 
 
— Jung, C. (1976). El hombre y sus 
símbolos. Barcelona: Caralt. 



 15

 
— Masterman, L. (1993). La enseñanza de 
los medios de comunicación. Madrid: de la 
Torre. 
 
— Piaget, J. (1982). La construcción de lo 
real en el niño. Buenos Aires: Nueva Visión. 
 
— Zunzunegui, S. (1992). Pensar la imagen. 
Madrid: Cátedra. 
  


