
Democracia y cristianismo: sus conceptos 
 

FRANCESCO DE NIGRIS 
 
Un síntoma importante de la decadencia de una sociedad es la corrupción o 

vaciamiento de sus palabras fundamentales, especialmente si estas palabras han 
significado los conceptos radicales de su convivencia. 

Una sociedad es un grupo de individuos que vive bajo un sistema de vigencias 
comunes, es decir, de un repertorio de posibilidades o esquemas biográficos que son el 
mundo en que vive el hombre de esa sociedad y en vista del cual cada hombre a su 
manera se proyecta y se personaliza como individuo. El motor de la historia o, 
podríamos llegar a decir, la fertilidad misma de la realidad, y en ella de toda lengua, 
estriba en esta dialéctica entre individuo y convivencia, porque si el mundo social está 
esencialmente implicado en la vida individual, cada individuo a la vez lo complica, 
contribuye a cambiarlo, en cuanto representa una manera única de habitarlo, de 
comprenderse en él como quien concretamente es. Esto nos permite entender que el 
punto de partida de sus posibilidades concretas, depende en gran medida de las del 
mundo en que se encuentra, pues en cada individuo gravita el proyecto entero de la 
humanidad: participa en él y de él. Y esta humanidad acontece en la vida en el modo 
concreto de la sociedad en que cada vida se instala. La historia, en efecto, no es mera 
acumulación de posibilidades personales sobre cuya suma total reobra, sin pérdida, el 
hombre individual. La historia que recibe una vida es lo que queda vigente de la historia 
de la convivencia humana en la sociedad en que le toca vivir a esa misma vida. 

En resumen: la persona se comprende en su individualidad desde un ámbito de 
comprensión convivencial, que corresponde al conjunto histórico de vivencias que 
llegan a una vida en el momento y en el lugar en que nace. Hay que tener siempre en 
cuenta la genial fórmula de Ortega: yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella 
no me salvo yo. Toda filosofía que no descubre y reobra sobre el sentido de esta 
fórmula adolece de radicalidad. Entiendo que yo, mi realidad personal, soy un proyecto 
de comprensión o amor circunstancial, de suerte que comprendiendo mi circunstancia 
me comprendo a mí mismo; y como las demás personas son parte esencial de mi 
circunstancia, en la medida en que amo o comprendo al prójimo me amo o me 
comprendo a mí mismo. Y mi vida será tanto más verdadera cuanto más comprenda a la 
humanidad en mis proyectos. Mi libertad, en cuanto riqueza de mis posibilidades 
vitales, dependerá de la autenticidad de cómo complico la humanidad que está 
inevitablemente implicada en mis proyectos. La verdad que nos salva, pues, está en cada 
uno de nosotros, ya que cada uno responde individualmente al problema de la 
humanidad.  

Ahora bien, la filosofía, que es el quehacer al que Occidente se ha dedicado para 
buscar el sentido de la realidad, ha tardado dos milenios y medio antes de descubrir este 
principio, que alumbra un punto de vista o metafísica radicalmente nuevo para mirar la 
realidad. Sin embargo, lo asombroso es que si Occidente sólo ahora puede ver con 
evidencia intelectual este principio, en realidad lo lleva espontáneamente en su 
convivencia desde hace dos milenios, aprendido no mediante una teoría incomprensible 
para los recursos intelectuales de entonces, sino por un método mucho más real y eficaz: 
el de una vida concreta, la de Cristo, que ha ejemplificado en la convivencia un sentido 
radicalmente nuevo de vivir. En Cristo se cumple de manera sublime el gran principio 
filosófico del siglo XX: que la vida es razón, el camino mismo e inevitable mediante el 
cual cada uno hace propio el proyecto de la humanidad, pues tiene que comprenderse en 



y con ella. Todavía hoy no tenemos la evidencia del sentido de la vida de Cristo, porque 
habitarla, comprenderla, es precisamente el proyecto de salvación que nos deja. Es 
entonces intelectualmente asombroso ver cómo el hijo de un carpintero, perseguido y 
con escasos recursos, se vuelca con todos, humildes y pecadores, y les dice: “Yo soy el 
camino (méthodos) la verdad y la vida”, y sabiendo que la humanidad no tiene todavía 
sustancia histórica como para entender estos conceptos, tiene que ejemplificarlos Él 
mismo, ofreciendo su vida concreta como método para comprenderlos. Es demasiado 
lírico, demasiado bello; y resuenan en mi mente las palabras de Julián Marías 
diciéndome “no hay término medio, o era Dios o era un loco, y es mucho más verosímil 
lo primero”. 

Ahora bien, la realidad que es Occidente se ha forjado mediante la vivencia 
cristiana, pero esto no quiere decir, como hemos mencionado antes, que el hombre del 
todo la entienda. La vivencia cristiana es algo sumamente complejo que el hombre ha 
aprendido con el ejemplo de la vida de Cristo y no con una teoría de ella; algo que no 
podía entender. La vida es la comprensión individual en la convivencia; esta 
comprensión o amor intrínseco del individuo, que por un lado es libertad de elegirse y 
por otro compromiso a elegirse en el mundo, en la humanidad, que quiere decir que lo 
que comprende la vida en el sentido de lo que abarca, no es lo que comprende en el 
sentido de lo que entiende conceptualmente como evidente. Una vida no sólo recibe 
conceptos de su época, porque éstos para ser entendidos suponen ser revividos desde un 
mundo en el que son inteligibles, es decir, desde un sistema de vivencias o sustancia 
social que los entiendan. La vida social, así como la individual, es un océano 
sistemático de vivencias cuyos conceptos son sólo un nivel derivado de sistematicidad y 
que, como islotes, afloran en este océano permitiendo a quien vive orientarse en él1. 
Esto nos remite a una primera e importantísima evidencia: que siempre hay un desajuste 
intrínseco entre lo que vivimos y la evidencia que tenemos mediante los conceptos de 
esto mismo que vivimos. Y esto porque, como he dicho antes, los conceptos organizan 
las vivencias según una sistematicidad parcial y derivada de todo su contenido real. 
Pues bien, yo creo que la vida de Cristo ha representado el mayor desajuste que haya 
ocurrido nunca entre vivencias y conceptos en la historia de la humanidad.  

La presencia de Cristo entre los hombres durante poco más de treinta años ha 
llevado a éstos a habitar un proyecto, el de la vida cristiana, que ha permitido 
espontáneamente al hombre encontrarse encaminado en una idea radicalmente nueva y 
trascendente de su realidad, viviendo esta evidencia sin tener conceptos para 
explicársela y, aún menos, sin tener su vida suficiente sustancia como para entender 
aquellos pocos pero radicales conceptos que la palabra de Cristo había comunicado. La 
fe para el cristiano tiene su espontánea evidencia o razón vital, pues dejarse habitar  por 
Cristo, seguir el camino o método de la vida cristiana, lleva a que cada vida individual 
cobre un sentido universal y trascendente (católico). Y la fe es vivir esta evidencia 
espontánea sin tener capacidad de conceptuarla, acogiéndola como providencia. Así 
como el individuo que nace absorbe todas las vivencias de su época sin llegar nunca a 
entenderlas del todo, pues muchos de sus supuestos se esconden en la historia de la 
humanidad que lo ha precedido, el hombre al encontrarse con Cristo vuelve a nacer, 
incorporando unas vivencias radicalmente nuevas pero cuya razón transciende toda su 

                                                 
1 Rom. 7,15 “No entiendo lo que me pasa, pues no hago lo que quiero; y lo que detesto, eso es justamente 
lo que hago.” Siempre me emocionó esta frase de Pablo, pues en ella se refleja el drama del Santo frente a 
la imperfección del hombre, que puede brindar a Dios la voluntariedad de sus actos pero no la completa 
conciencia de todo lo que estos conllevan. Dicho sea de paso, desde esta interpretación de la vida y del 
concepto, creo que se podrá aclarar mucho sobre la idea del inconsciente, que tanto ha preocupado a la 
filosofía y la psicología de los siglos XIX y XX. 



razón histórica y remiten a una razón divina. Conforme el hombre intensifica su 
vivencia cristiana, penetra en la vida de Cristo, esta se le desvela como el camino de la 
verdad, de la salvación, como el principio que ilumina de sentido todos los proyectos de 
la vida, dando a esta un sentido coherente, sistemático, comprensivo incluso frente a la 
muerte. Y como esto mismo es lo que la filosofía ha pretendido llegar a descubrir con 
evidencia conceptual y no sólo meramente vivencial, no sorprende que ella, lejos de 
oponerse al cristianismo, durante su historia se nutre de él y se intensifica con él. Por 
todo esto yo creo que la vida cristiana ha actuado como el verdadero coagulador de 
Occidente, porque al dar un sentido universal a la vida, al hacerla católica 
(kathólou=universal), ha orientado y dado un sentido y un orden coherente a todos sus 
proyectos, creando así una perspectiva social con un fondo espontáneamente unitario.  

Ahora bien, las palabras son los signos que utilizamos para significar lo saliente 
de un conjunto de vivencias, es decir, para conceptuarlas desde un punto de vista, para 
que nos sean presentes. La lengua, además, es el sistema de signos más eficaz, pues 
permite trascender de la soledad a la convivencia: es la estructura significativa por 
excelencia de la estructura social. La palabra se forma por analogía, es decir, su 
etimología procede de la de otras palabras cuyos conceptos están implicados en el que 
pretende significar, de suerte que la nueva palabra los complica en una síntesis que 
apunta a un nuevo concepto que participa de los anteriores desde un nuevo punto de 
vista. Sin entrar más a fondo en esta teoría del concepto –cuya forma analógica concreta 
es la metáfora, como veremos en un articulo que he prometido desde hace tiempo–, se 
entiende que un concepto que una palabra significa es evidente si en una vida hay 
vivencias capaces de entenderlo tal y como fue entendido cuando se forjó. Esto quiere 
decir que la evidencia de una palabra depende del mundo vital en que nació, y que 
pueden ser múltiples los cambios de una vida, tanto individual como social que llevan, 
por ejemplo, al desuso de una palabra, a la modificación del concepto a que apunta, o 
incluso puede mantenerse el esquema lógico del concepto pero cambia su aplicación 
concreta, su función significativa. Lo primero ocurre a menudo, por ejemplo, con 
términos que apuntan a un ámbito de la técnica ya obsoleto o a costumbres 
abandonadas, de suerte que no ya su concepto sino el mismo término muchas veces se 
pierde (magnetófono, télex o los serenos que tanta seguridad nocturna daban a los 
españoles). El segundo caso puede ocurrir cuando un término, por un particular cambio 
del mundo, llega a tener otro significado, apunta a otro concepto que incluso no tiene 
mucho que ver con el anterior. Es el caso del cambio semántico que experimentó la 
palabra ilusión que –como muestra Julián Marías en el libro que ha dedicado a esta 
palabra– tuvo en la época romántica, probablemente desde Espronceda, un cambio 
importante para la lengua y la vida de los españoles, que llegaron a conceptuar una 
vivencia hasta entonces latente. Finalmente, puede que haya términos cuyos conceptos 
hayan sido aplicados eficazmente para describir otra dimensión de la realidad, 
abandonando la anterior por ser obsoleta; piénsese en términos como sangría o sablazo. 
En estos se evidencia aún más el carácter metafórico del lenguaje. Los casos son 
múltiples y, como admiten grados, complicados de diferenciar. Sería de todas formas 
inoportuno aquí intentar agotarlos, pero cabe citar uno más. Se trata de palabras que en 
Occidente han tenido una trayectoria muy larga o bastante larga, cuyos conceptos han 
sido tan necesarios como a veces poco precisos por múltiples razones. Por su extensión, 
ya que estas palabras se justifican con muchas dimensiones de la vida y apuntan a 
vivencias complejas y susceptibles al cambio histórico; y también porque por su 
importancia han sido objeto de numerosas explicaciones teóricas. Son términos tales 
como matrimonio, nación, democracia o el mismísimo amor, por ejemplo. Quisiera a 
continuación intentar aclarar algo sobre el concepto de democracia, y no excluyo que lo 



mismo haga próximamente en otros artículos sobre otros conceptos tan fundamentales 
como vividos por debajo de sus posibilidades conceptuales. 

El término democracia, como es sabido, significa gobierno (kratein) del pueblo 
(démos), en el sentido de gobierno por el pueblo y para el pueblo, y nació en un 
contexto social muy distinto del actual. La evidencia inicial de este concepto radica en 
la ciudad estado helénica, en la que el pueblo gracias a sus dimensiones reducidas podía 
participar directamente en las decisiones de gobierno; los cargos se sorteaban de manera 
que circulaban dentro del cuerpo social, y cualquier individuo podía acceder a ellos. 
Para el pensamiento antiguo la polis griega es la forma de perfección individual, y el 
derecho de todos a participar era más que un derecho liberal individual en sentido 
moderno, la realización de la facultad esencial del ser humano de pensar y razonar 
(lógos) en vista de un género por naturaleza superior y más perfecto (la pólis). Un 
primer elemento mediante el cual se produce un cambio de perspectiva del concepto de 
democracia hacia el concepto moderno es el derecho romano. En este se confiere al 
individuo, en cuanto ciudadano, los primeros derechos civiles que producen una primera 
separación entre la esfera pública y la privada y, consecuentemente, un concepto de la 
política como actividad sustantiva del poder público, que pasando por Maquiavelo 
aspirará a su total independencia –hasta cotas cínicas y peligrosas– incluso dentro del 
poder público. El hombre griego es absorbido por la pólis de suerte que la perfección y 
la felicidad de esta son la suya. El concepto inicial de democracia está ligado a la 
evidencia de que el individuo es zôon politikón, animal social (como traduce Julián 
Marías, y no hombre político como erróneamente se sigue traduciendo, deslizando un 
concepto moderno entonces incomprensible), que su realidad tiene algún sentido solo en 
vista de la sociedad, que es un bien es sí ontológicamente superior. Conforme el 
derecho concreta las normas sociales hasta su formulación en garantías individuales, la 
democracia se transforma progresivamente en democracia liberal, en la cual el poder 
público es parte de la estructura social entendida como el ámbito en que se organizan las 
libertades individuales.  

La ciencia política ha puesto de manifiesto las diferencias entre el concepto 
antiguo y el moderno de democracia. Sartori, por ejemplo, señala que a aquel no se le 
podía aplicar el adjetivo de liberal, que apunta al progresivo avance hacia los derechos 
de la persona. Señala, además, que el aumento demográfico y la complejidad de los 
asuntos de gobierno han hecho que la democracia ha ido siendo cada vez menos 
participativa y más representativa; y también que si se ha mantenido el término 
democracia a la vez que se ha transformado su concepto, depende de que esto sea un 
concepto más normativo que descriptivo, que apunta, independientemente de la 
organización política, a que es el pueblo quien tiene que decidir su propio gobierno. 
Entre las aportaciones más interesantes al concepto de democracia en las ciencias 
políticas hay que citar la del politólogo americano Rober Dhal, que en su libro 
Poliarchía la define como aquel régimen político caracterizado por la capacidad de 
respuesta continuada del gobierno a sus ciudadanos considerados como iguales. En esta 
misma obra Dhal construye 4 tipos de regímenes a partir de la intensidad de dos 
variables: la liberalización entendida como capacidad de los ciudadanos de hacer 
oposición al gobierno mediante derechos individuales y la extensión de estos derechos a 
la población. Con un mínimo de liberalización y de extensión de los derechos se forman 
hegemonías cerradas; con máxima liberalización y mínima extensión regímenes de 
oligarquías competitivas; con máxima extensión y mínima liberalización hegemonías 
incluyentes y, finalmente, a máximos derechos y su extensión corresponden las actuales 
democracias de masas o poliarchías. Estos cuatro tipos permiten a Dhal trazar tres 
caminos hacia la democracia con sus correspondientes peligros y ventajas, y explicar las 



peculiares características de distintos países según el camino recorrido. Si el punto de 
partida es la hegemonía cerrada, se puede pasar por las oligarquías competitivas 
otorgando mayores derechos a grupos sociales concretos, para luego, progresivamente, 
extenderlos conforme aumenta en el pueblo la capacidad de concienciarse de su sentido 
y la fuerza de revindicarlos para hacer de ellos un uso genuino. Es un proceso que 
produce democracias estables, con una razón histórica coherente, y cuyo ejemplo más 
evidente es Gran Bretaña, que mediante su sistema de corporaciones y cortes 
representativas de fuertes intereses sociales ha creado un sistema de balance de poderes 
a la monarquía favoreciendo un proceso democratizador ordenado y justificado. Los 
otros dos recorridos son bastantes más traumáticos, pues suponen un subido aumento de 
los derechos de las masas evidenciando todos los problemas que estas tienen para 
saberlos utilizar y disfrutar. Son casos en que el aumento repentino de libertad crea un 
ámbito de inseguridad, confusión y de posible tentación de refugiarse en un poder fuerte 
dictatorial que restablezca el orden. En estos recorridos se pasaría de las hegemonías 
cerradas directamente a las democracias de masas (piénsese en el caso de la ex 
Yugoslavia o de las ex colonias en general) o mediante un periodo intermedio de 
hegemonías incluyentes en que hay pocos derechos para todos antes de su extensión 
definitiva. Los pocos casos de éxitos que hay en estos dos recorridos, y sobre todo 
concentrados en el segundo, son de países en cuya sustancia histórica hay ya cierta 
experiencia de la vivencia democrática, comprensión de su concepto y también firme 
ayuda y compromiso por parte de otros países democráticos. Son casos como el de 
Italia, Japón, Alemania o incluso España. En estos países hubo a comienzos del siglo 
XX fugaces y débiles experiencias democráticas, seguidas por dictaduras y finalmente 
ayuda y compromiso externo; el norteamericano con el plan Marshall para los tres 
primeros, y para España un doble compromiso desde dentro mediante el protagonismo 
del Rey y desde fuera mediante el estímulo de la Europa comunitaria.  

Ahora bien, hay numerosos estudiosos de la ciencia política que han permitido 
conceptuar mejor la democracia; Rokkan, Bendix, Huntington, Lipset, Gastil, Moore, 
Lijphart, Easton, los hermanos Lynd son algunos entre otros que sin duda han 
contribuido enormemente en esta tarea. Sin embargo, los límites de estos estudios 
estriban en el mismo método de las ciencias política. Es una ciencia bastante joven, 
cuyos padres se han querido remontar a pensadores como Mosca, Pareto o Weber, y ha 
pretendido diferenciarse de las demás ciencias por su pretensión empírica en el 
tratamiento de los datos, en vista de la formulación de leyes aptas para comprender las 
causas y prever los efectos de los fenómenos políticos. El concepto de empírico hay que 
entenderlo dentro del ámbito positivista, en el que la descripción se basa en el molde 
científico de la observación de los hechos puestos –positum–, formulación de hipótesis 
y prueba. En el mejor de los casos el carácter descriptivo positivista ha desembocado, en 
estos últimos años, en metodologías descriptivas más avanzadas, como las 
fenomenológicas; en los peores, en métodos empíricos de control comparados de 
variables previamente tratadas conceptualmente o en técnicas estadísticas de 
covariancias. El fenómeno político es, ante todo, un fenómeno humano, y las 
metodologías científicas, que tantos buenos resultados han dado en el estudio de 
porciones materiales voluntariamente acotadas de la realidad, como la física, la química, 
la biología, etc., pierden eficacia cuanto más humano es el fenómeno al que se aplican. 
Se puede acotar un ámbito del ente para su estudio específico, pero el sentido de su 
región ontológica –utilizando un término fenomenológico– y el método de su estudio se 
entienden dentro del ente en cuanto tal, tomado en su totalidad, es decir, la vida en 
cuanto proyecto de comprensión circunstancial en el que el individuo se personaliza en 
vista de su circunstancia y por eso de la convivencia. El método para acceder a 



porciones de nuestra vida, como la sociológica, la política, la psicológica –por ejemplo– 
y el sentido que estas tienen, progresan conforme se comprende el sentido y el método 
último de la vida. Y esto ocurre con ellas mucho más que con las ciencias materiales 
que hacen voluntaria abstracción del sentido de lo que estudian, porque aporta mucho 
menos para su desarrollo –aunque no nada, como se cree, pues estas también radican 
siempre y tienen su sentido en el quehacer de la vida o mundo en que han nacido y en el 
que siguen teniendo sentido–. Una evidencia de esto se tiene al pensar que todas las 
ciencias, como proyecto de conocimiento sistemático de una porción del ente, han 
brotado de la filosofía, que pretendía estudiar el ente en cuanto tal, su sentido, y de ahí 
que aquellas explicaban su cientificidad como manifestaciones sistemáticas de una 
sistematicidad total del ente que estudiaba la filosofía.  

Según lo que acabo de decir se entiende que para comprender el sentido y el 
método de la democracia, hay que comprender el sentido y el método de la vida. En 
otras palabras, el principio histórico de la sistematicidad de esta estructura social que es 
la democracia, es la vida en cuanto principio de donde brotan y se entienden sus propias 
realizaciones históricas.  

La vida, hemos dicho, es un proyecto individual de comprensión circunstancial, 
lo cual quiere decir esencialmente convivencial. El mundo social es el mundo que 
procede y funciona como sustrato común de las vidas individuales, es el principio 
histórico de la analogía individual, y sus variaciones representan las distintas maneras 
mediante las cuales los individuos se han comprendido como hombres en las distintas 
épocas históricas 2. Estamos tocando dos niveles de la vida, la analítica o universal que 
teorizó Ortega, y la empírica o circunstancial que descubrió Julián Marías, que apuntan 
a dos tipos distintos de esencias. Analíticamente toda persona comprende de manera 
única la sociedad en todos sus proyectos, y estos, por mínima que sea su presencia 
social, complican la sociedad, aunque lo hagan en las esferas más íntimas de la 
convivencia interindividual. A raíz de esta estructura universal, que pertenece a cada 
vida, se entiende que la estructura social, empírica, se forja y fluye como realización 
concreta del proyecto de comprensión circunstancial del hombre; es, en suma, el 
precipitado o correlato de cómo el individuo se ha comprendido en la convivencia a lo 
largo de la humanidad. 

Ahora bien, si este que acabamos de tratar es el método y el sentido de la vida, 
¿qué método y qué sentido tiene la democracia? La democracia griega interpreta 
históricamente la necesidad de cada hombre de contribuir a elegir la idea social de la 
vida desde la cual va a proyectarse su vida individual. Es un atisbo de la idea de 
igualdad, pero sin conciencia clara de que todos los hombres son iguales en el sentido 
de que tienen la misma e inajenable libertad de elegirse a sí mismos en la convivencia. 
De hecho la democracia en Grecia no nace desde la idea de libertad, sino, como dijimos, 
de la confianza en el lógos como facultad de razonar y decir del ser lo que 
verdaderamente es. Prueba de ello es que no todos los ciudadanos participaban en la 
democracia, ya que los esclavos y las mujeres no gozaban de derechos políticos. No se 
veía entonces con claridad que la igualdad es un concepto cuya evidencia más profunda 
se encuentra en la igual libertad intrínseca de cada persona que, a pesar de cualquier 
restricción empírica de su circunstancia, no puede eludir la tarea esencial de 

                                                 
2 La historia de la convivencia en sentido amplio es dominio de la sociología, que es un ámbito 

sistemático más amplio cuyas dimensiones son la antropología, por ejemplo, que trata la variación de lo 
que significa ser hombre en la historia, o la psicología entendida como historia de las conductas 
individuales, es decir, con el máximo contenido individual comprensible de estas. La sociología así 
entendida sería el sustrato general de sucesivas ciencias humanas más específicas.  
 



comprenderse en todo momento, lleve eso a una elección más o menos consciente de 
quien es. El hecho de que hoy, todavía, se intente oponer por supuestas pretensiones de 
igualdad la democracia al liberalismo, hace que no se entienda el sentido de ambos y 
tampoco el mismo de igualdad, que acaba por ser la excusa para que uno o pocos 
individuos impongan una idea colectiva a los demás. La historia tiene que liberar al 
hombre, no cosificarlo desde un nivel de sus ideas. El no entender que la democracia 
tiene que ser ante todo liberal, el ámbito de expresión de las libertades individuales, no 
ha permitido que su concepto haya inmediatamente abarcado un sentido más profundo, 
cuya evidencia clara habría alejado de muchas tentaciones dictatoriales. Estas, en efecto, 
no han dejado de asomarse en la historia humana desde la antigua Grecia hasta hoy. 
Toda idea de igualdad que cosifique la intrínseca pretensión de cada individuo de 
comprenderse en la convivencia, termina en la dictadura, así como ha ocurrido y sigue 
ocurriendo con las clasistas o racistas, que han pretendido hacer justicia entre los 
hombres igualándolos con determinados moldes sociales o raciales.  

Pero la democracia, además, descubre históricamente otra dimensión analítica de 
la vida, que es intrínsecamente ligada a la libertad: la responsabilidad. La democracia 
tiene que funcionar haciendo el individuo responsable de su libertad individual, lo cual 
quiere decir frente a sí mismo y a la sociedad que esencialmente es parte de su realidad. 
La vida, como descubrió Ortega, es elección libre y responsable, en cuanto somos lo 
que cada uno ha proyectado ser en cada momento en la soledad última de su vida, y 
nuestros proyectos son nuestra razón, porque lo que hemos elegido lo hemos elegido 
nosotros, y queda grabado como parte de nuestra vida, desde la cual a su vez nos 
proyectamos. En suma, cada vida si es intrínsecamente libre, lo es para elegir 
responsablemente su libertad concreta, sus posibilidades de ser; y como este 
compromiso es circunstancial, que para el hombre significa esencialmente convivencial, 
su responsabilidad se extiende a la humanidad entera. En efecto, el hombre es heredero 
del mundo que recibe cuando entra en él, pero luego nunca lo abandona, y sigue 
participando en él en la medida en que sus proyectos han contribuido a complicarlo.  

Finalmente, para que el concepto de democracia sea autentico, tiene que 
descubrir otro elemento esencial de la vida, sin el cual no puede haber una sociedad 
democrática. Me refiero a la verdad. La democracia tiene que fomentar en el hombre la 
búsqueda de la verdad, porque sin la confianza en su posibilidad de encontrar la verdad 
su vida perdería sentido. El sentido de la vida, aunque parezca tautológico decirlo (pero 
no lo es porque postula la realización empírica de esta búsqueda), consiste en la 
búsqueda de su sentido último, de modo que sin la posibilidad de poderlo encontrar, su 
libertad y su responsabilidad no tendrían valor o moral, su sentido desaparecería en la 
nada. La verdad es el momento de máximo sentido de la vida, es decir, de máxima 
libertad, responsabilidad y moralidad, y en cada momento en que la vida comprende una 
verdad se intensifica y se autentifica en y con ella. Lo que ha permitido al hombre 
occidental comprenderse como buscador de la verdad, como amante del conocimiento o 
sabiduría, es la filosofía. En esta el hombre finalmente acepta la tarea intrínseca que su 
vida le dicta y pretende buscar una verdad última, haciéndose más dueño de sí mismo, 
liberándose aún más. Al comienzo no capta que esta pretensión universal no se entiende 
del todo en el curso de una vida, sino en la historia, en la humanidad en cuanto proyecto 
de todos los hombres; al comienzo no entiende, en definitiva, que cada verdad 
encontrada es el punto de partida para que la humanidad que le sigue busque y 
comprenda una verdad superior. A pesar de todo, son relativamente pocos los 
momentos en que el hombre pierde la confianza en su proyecto y en su capacidad de 
encontrar la verdad.  



Hemos visto que la democracia es el correlato histórico del proyecto de 
comprensión de cada individuo en la convivencia, y cobra sentido dentro del sentido de 
la vida. Su etimología se refiere a un concepto parcial respecto a su paulatino 
enriquecimiento, sin el cual sería difícil comprender los requisitos de la vida 
democrática. Sin embargo, si el individuo fecunda la sociedad, esta, como ámbito de 
conservación imperfecta de todos los proyectos individuales, se escapa a la capacidad 
de cada individuo de conceptuar todos sus contenidos. Este estudio sobre el concepto de 
democracia permite entender que los elementos de la estructura social transcienden la 
capacidad conceptual del hombre, pues gran parte de las vivencias o mundo social que 
da sentido a estas estructuras responden, más que a conceptos claros, a la ineludible 
exigencia de la vida individual de encontrar una organización social que respete su 
sentido. Esto nos permite entender que la vida individual, en cuanto esfuerzo 
esencialmente convivencial, necesita, para comprenderse a sí misma, orientarse en el 
océano de su circunstancia recibiendo todo un mundo social cuyo contenido transciende 
normalmente la capacidad conceptual individual y la de su tiempo en general. Son más 
bien pocos los que consiguen conceptuar con precisión parte de sus contenidos (las 
ciencias) y poquísimos, los filósofos, quienes consiguen llegar a una idea sistemática 
que manifieste su sentido o incluso anticipar (el caso de los genios) un sentido superior 
que hay que alcanzar. A raíz de esto se entiende que la organización social aspira a tener 
cada vez mayor capacidad de conservar los proyectos individuales, de suerte que pueda 
ser el ámbito cada vez más auténtico de comprensión individual, y por eso de libertad, 
responsabilidad y moralidad.  

Ahora bien, hemos entendido el sentido de la democracia, su función y su 
justificación en la vida humana, sin embargo hay un contenido decisivo de ella que se 
ha escapado y sigue escapándose a nuestra capacidad conceptual, pero ha obrado y 
sigue obrando como auténtico e inefable sustrato de originalidad coaguladora e 
intensificadora de la vida democrática. Este elemento, como ya anticipamos, es la vida 
cristiana. La igualdad griega se refería a una visión cosmopolita del hombre en cuanto 
animal racional y social. El hombre se descubre con la filosofía con un  lógos capaz de 
comprender el lógos universal de la naturaleza, que es el mundo común a todo individuo 
que aspira a universalizarse y ascender al mundo de la contemplación de Dios. La 
verdadera realidad es la sustancia natural, las cosas dominan al hombre y el hombre se 
libera en la medida en que las comprende. Esta filosofía alcanzaba su cumbre con 
Aristóteles, después del cual decae durante muchos siglos, en los que aparte de algún 
brote neoplatónico, pierde la evidencia del sentido mismo de su vivencia. El derecho 
romano es el germen de ciertas libertades individuales que siquiera entiende como tales, 
sino como garantías exclusivas y ponderadas a determinadas clases jerárquicas de 
ciudadanos. Domina la crueldad, estamos a años luz de los derechos fundamentales de 
la persona en cuanto tal. La tradición judía interpreta las profecías desde las vigencias 
del mundo de su tiempo y espera a un Dios guerrero, liberador de los dominadores para 
dominarlos. ¿Qué ocurrió para que los pocos elementos excelentes del mundo social de 
entonces, todavía dominado en muchos aspectos por la barbarie, se abstraigan de 
distintos medios humanos y se junten en una vida coherente y superior, la democrática, 
que los descubre muchísimo tiempo después como sus vivencias ancestrales? ¿Qué 
perspectiva tan decisiva ha podido seleccionar y juntar en tan poco tiempo (en relación 
con el tiempo de la humanidad) partes específicas de todos distintos en vista de un todo 
coherente y superior? Podríamos contestar, según lo que hemos dicho hasta ahora, que 
es la vida misma que apunta a los cambios de su realización histórica en cuanto estos 
son correlatos de su estructura universal que los postula. Esto es formalmente correcto, 
pero en verdad inaplicable a nuestro caso, por una razón fundamental. ¿Cuál? Pues que 



entre los valores de la vida democrática moderna y sus dispares elementos primitivos 
aparece, al mismo tiempo que estos últimos, una vida cuyo sentido no solo los 
trasciende sino que comprende y supera los mismos contenidos de la vida democrática 
moderna posterior de dos mil años y, todavía, deja abierta a la capacidad conceptual del 
hombre un largo camino por recorrer para su comprensión. En efecto, el hombre 
cristiano es un tipo antropológico completamente nuevo y su ejemplo perfecto es el 
mismo Dios que se hace hombre. Frente a la vida de Cristo, todos los elementos del 
mundo en que acontece adquieren el carácter de meros elementos del pléroma o 
plenitud de los tiempos, es decir, elementos que más bien permiten algo de injerto y no 
el completo rechazo de la vida cristiana. La vida de Cristo es en realidad la más 
democrática, tan democrática que comprende y trasciende infinitamente los valores 
democráticos que, sin el cristianismo, se quedan desarraigados porque proceden de su 
vivencia. En el cristianismo la igualdad tiene una justificación radical, pues los hombres 
todos, independientemente de la raza, clase, etc., son hermanos en cuanto hijos de un 
mismo Dios Padre, y todos tienen la posibilidad de salvarse. Cada uno es amado por 
Dios, y en el prójimo encuentra una posibilidad de amar y amarse, es decir, encuentra 
un poco de Dios. Esta vivencia comprende y transciende la de la igualdad griega. Este 
Dios es el Lógos, la comprensión de cada uno mediante la cual cada uno puede 
infinitamente amarse y perdonarse. Cristo es la verdad, el camino y la vida: cuando la 
filosofía pretendía encontrar la verdad en el mundo de la sustancia, Cristo se le revela 
como la verdadera sustancia de los hombres, la fuente de amor último de la que brota el 
sentido de todos sus proyectos de comprensión.   
 


