Tellhard de Chardin en €l
cincuentenario de su muerte

MARIA RIAZA ©

La invitacion. Hace pocos dias lei en ABC un articulo de Olegario Gonzélez de
Cardedal sobre Teilhard de Chardin en el 50 aniversario de su muerte. Un
articulo bien construido, claro e informado como acostumbran a ser los suyos.
Me sorprendié gratamente, no sélo por el contenido y la adecuada organizacion
(vaya esto, en parte, por lo de grata), sino porque se hubiera escrito.

Yo he trabajado bastante en esta obra, pero no habia recordado el
cincuentenario. Esto me avergonz6 y ademas me hizo reflexionar en un tema
preocupante en la actualidad; tema del que voy a hablar inmediatamente.
Dialogando con Julian Marias sobre este articulo y sobre mi poca memoria
culpable, me dijo: “Escribe tu uno”, y lo hago ahora con cierto componente
penitenciario.

El tema de mi reflexion tiene algo que ver con este olvido. Se trata de algo que
va siendo cada vez més frecuente: el modo actual de leer, en muchas
ocasiones al menos, de “leer y tirar”. ¢Por qué pasa esto? Lo menciono como
tema de meditacion personal, no porque aqui pueda entrar en ello. Algo tiene
que ver con mi escrito. Efectivamente, en la primera mitad del siglo veinte y
gran parte de la otra, muchos pensadores, y simples curiosos, estuvieron
entusiasmados y hasta transfigurados por la lectura y la incorporacion de este
nuevo modo de pensamiento. Hoy, si no olvidado, si esta apartado del cauce
por el que transcurre el pensamiento. Es injusto, y no sélo para él —Teilhard—,
sino también para los que inician su pensamiento a comienzos del siglo XXI.

Voy a poner el pie para intentarlo en un antiguo texto biblico que podria servir
de antecedente a la obra teilhardiana.

Aunque muy centrada en unos cuantos nucleos (que, a su vez, tienden a
confluir y unificarse), es demasiado amplia para dar siquiera una somera idea

" Profesora de Historia.



de ella en un trabajo de esta indole. Voy por eso a buscar una perspectiva que
vuelva a hacer que recupere desde hoy un poco de su antigua irradiacion. Al
menos esto es mi intento.

Me voy a apoyar para empezar en el Libro de la Sabiduria, escrito
deuterocandnico del Antiguo Testamento. No es simplemente un capricho, sino
que este texto tan arcaico (probablemente del siglo | a. Cr) toca dos puntos
muy teilhardianos, y a su vez inspiradores de gran parte del pensamiento
occidental. Ahora lo advertiremos al transcribir —parcialmente— el texto. Se
trata de un libro helenizante aunque escrito por un judio alejandrino incluso, el
cual se ha supuesto que hubiera podido ser obra de Filon, conocedor de la
cultura griega y judia.

El texto elegido dice asi :

Sap. Cap 13 “Si vanos por naturaleza son todos los hombres que ignoran a
Dios, y no fueron capaces de conocer por los bienes visibles Aquel—que—
es... sino que al fuego al viento y al aire sutil, a la boveda estrellada, el agua
impetuosa y a las lumbreras del cielo, las consideraron como dioses y sefiores
del mundo. Que si seducidos por su belleza los tomaron por dioses... sepan
cuanto le aventajaria el Autor de todo ello. Y si fue su poder y eficiencia lo que
les dejé sobrecogidos, deduzcan de ahi cuanto mas poderoso es Aquel que los
hizo, pues de la grandeza y hermosura de las criaturas se llega, por analogia, a
contemplar a su autor”. Vemos en este parrafo dos notas que subrayar: por un
lado, la enumeracion de las explicaciones divinizadas de las fuerzas naturales
(que son las mismas que asombraron a los primeros filésofos griegos).Y en
segundo lugar, la posicion frente a ellas de seduccion y asombro ante el poder
y la eficacia. Esta vivencia conduce a la nocion de deidad tal y como Zubiri la
explicita: justamente la “percepcion del poder de lo real. Es una via filoséfica
ante las cosas, también las cosas naturales. Pero el cientifico tiene que seguir
otra via. Por el asombro llega a reclamar el método racional que parte de esas
cosas haturales enumeradas y busca cuan distinta es la solucion del iddlatra,
los que llaman dioses a obras hechas por la mano del hombre”. En este texto
aparecen los dos caminos de acercamiento a la realidad: la contemplacién
asombrada de las cosas naturales (que ya son consideradas naturales y por
tanto razonalizables) y la direccion a seguir para profundizar en su realidad.
Tenemos, por tanto, su verdad y la dinAmica que ésta nos indica con su
direccidn, incluida una explicacion ateniéndose a ellas. No es improbable que
desde el método cientifico aparezca la reclamacion filosofica que permite el
acceso a Dios, por eso el autor biblico no rechaza del todo esta postura “pues,
aunque caminen desorientados, buscando a Dios y queriéndolo hallar, como
viven entre sus obras... se dejan seducir por ellas”. También los primeros
fildsofos naturalistas jonios creyeron que el mundo estaba lleno de vida (incluso
las cosas inertes como la piedras). Con su lenguaje colorista lo expresaron
diciendo que el mundo estaba “lleno de dioses”. Es decir, no soélo tiene “vida”
(hilozoismo), sino que tiene una vida con poder, poder de perdurar como es e
incluso mejorar su condicion. Es interesante esta invitacion a entrar en la
filosofia de Teilhard no solo desde el mundo semitico helenizado, sino mucho
antes desde el helenismo primitivo.



La filosofia. Teilhard no es propiamente un filésofo ni tampoco un tedlogo. ¢Un
naturalista, o quizas un cientifico? No propiamente sino impropiamente. Es un
naturalista que se pregunta por la realidad y marcha de la naturaleza, lo
pregunta con el método moderno del cientifico, pero que no se queda en eso.
Primeramente porque quiere llegar desde lo natural a la verdadera realidad de
las cosas y también a su complexion y dinamismo —quizas dinamismo
creador— de todas ellas. En segundo lugar, investigar si este dinamismo tiene
un punto de atraccién que justifique su marcha. Como vemos, esta intentando
entender la evolucion completa desde su religiosidad cristiana, no en forma
apologética, por supuesto, sino como lo haria un fil6sofo y cientifico
constitutivamente religioso.

Ya Kant enuncié que la filosofia posterior a él deberia ser Antropologia.
Teilhard ha acudido a este reclamo, pero su Antropologia parte de un medio: la
naturaleza entendida de modo especial, y se dirige a otro medio: “el medio
divino” (como titula una de sus obras mas personales y de una expresion mas
bella y original). Vamos primero a adentrarnos en su doctrina antropolégica, tal
y como aparece en obras tales como El fenébmeno humano, La aparicién del
hombre, El grupo zoolégico humano, y otras. Asi pues analicemos al hombre
desde su medio: el natural y el divino.

El medio natural, el accesible a la experiencia, tiene un dentro y un fuera. Por
supuesto no el “dentro” también accesible a la experiencia, porque pueda
convertirselo en externo para nuestro estudio, sino el solo accesible al sujeto,
lo que a veces se designa para diferenciarlo con la palabra latina “intus” (y esto,
lo mismo para una montafia que para una sociedad humana, e incluso para
una persona). Hay pues en todo un dentro (que, a veces, con cierto temor, se
atreve a llamar consciencia). En la medida que el ser tratado (piedra, planta,
mamifero) se hace mas complejo, la interioridad (intus) se hace mas
transparente desde la materia que lo compone. Es lo que Teilhard fija como
una ley de complejidad creciente en lo material observable doblada por una
aparicion mas neta de la consciencia. Esta ley es el hilo conductor de la
evolucion. Ya he advertido de la incomodidad del término “consciencia” porque
se tiende a entender como un psiquismo antropomorfico; no es eso. Se exige
un esfuerzo de imaginacion para extender este intus imperceptible a lo
inanimado muy distante de nuestra animacion. Esta exigencia de Teilhard no
es propiamente cientifica. Pero si insistimos en el Unico caminos de lo
observable, sin recurrir a este dificil camino imaginativo (pero no caprichoso),
nos atornillamos en un medio material que nunca llega al hombre. En cambio,
si ahondamos en el camino de lo experimentado, si realizamos este esfuerzo
de profundizacion de lo real, nos encontramos despedidos hacia otro campo,
no completamente integrado en la ciencia, pero que viene desde ella.

Por lo pronto la Unica energia que la ciencia maneja es la energia fisica , y
sobre ésta, construir algo semejante pero no lo mismo y hacer doblar ésta con
la otra (la energia espiritual) es una empresa ardua pero no imposible. Y
ademas de ardua es imprescindible si queremos llegar a entender al hombre.
Se trata de tener en cuenta dos circunstancias energéticas y establecer sus
relaciones. La energia material y espiritual se sostienen y prolongan entre si (€l



recurre a la trivial frase “para pensar hay que comer”). No olvidemos que cada
modo de energia tiene su exterioridad e interioridad.

Pero esto parece una recaida en el dualismo que se queria evitar, volver a la
division antigua de alma-cuerpo. Este dualismo es una tesis a-cientifica, pero
ademds inaceptable desde el punto de vista de filosofia antropoldgica. De lo
que Teilhard habla es de una energia espiritual (desde ella, va conformando el
mundo, segun la ley de complejidad creciente, interna seria mejor decir) que va
conformando el mundo y que se va haciendo patente; se trata de esa
modalidad energética que llamamos “espiritual’. Asi se llega al hombre en el
cual queda patente esa energia latente y que se presenta en forma de nous. El
hombre, evolutivamente considerado, consiste en la patentizacion del
pensamiento individual, y la conformacién, por tendencia a la unidad, de otra
capa vital semejante a la bidsfera, la nodsfera, o envolvente humanizado del
orbe pensante que ha producido la incansable evolucion.

¢,Como ha podido entenderse este logro? La energia, fundamento de todo el
universo, presenta dos caracteres muy distintos: lo que llama “energia
tangencial y energia radial”, ¢qué significa esto? Hay un modo de energia que
hace a cada elemento del universo solidario con los deméas elementos del
mismo orden (es decir, de la misma complejidad): es lo que llama energia
tangencial. Y otro modo que es una atraccion a un estado mas complejo, mas
centrado y hacia delante: es lo que llama energia radial, asi ha quedado
patente que esto no es una descripcion quiescente, sino evolutiva.

Sin embargo, el ser humano se hace, desde esta perspectiva, cada vez mas
desconcertante para la ciencia. El hombre es un animal con muy pocas
diferencias morfoldgicas respecto al animal mas préximo, y que, de todos
modos, abre una profundisima cesura respecto al animal. Se trata de la
paradoja humana (la que expres6 Pascal como “cafia pensante”). Este salto
descomunal en la energia radial, con poco reflejo en la tangencial, es el salto a
la reflexion. Es la reflexion (que llamara después pensamiento). Dicho de otra
manera, la capacidad de hacerse cargo de si mismo. El animal siente, igual
qgue el hombre, pero no sabe que siente.

Este “fendbmeno” humano se inscribe en la marcha de los Primates (y de otras
especies de vertebrados) hacia la cerebralizacién. Es un fendmeno de
complejificacion que esta empujando también al viviente hacia un aumento
progresivo del “intus” (en el hombre, la consciencia). En el phylum de los
Primates aparece el hombre, que lanza hacia delante la flecha del
pensamiento. Pero no sélo importa su aparicion, sino su expansion. Mas aun
Su expansion planetaria Lo mismo que la expansion de la vida, cuando
aparecio sobre el planeta, dio origen a la biésfera, la expansién del
pensamiento en el animal humano ha dado origen a la no6sfera. Es como si la
hominizacion diera una piel nueva a la tierra. Este “paso”, de una envergadura
mucho mayor que cualquier otro, se ha ido preparando, a lo largo de milenios,
silenciosamente, hasta su estallido en la gran paradoja. “Pero, aunque
silencioso, ha sido el gran esfuerzo de la evolucién, que no queda en esto sino
gue promete un hacia delante”.



La hominizacion es expansiva. Sigue con ello la misma ruta de toda la
evolucion. Esta expansion crea —metaféricamente hablando— otra capa para
el planeta: la noosfera, como el paso de esto a la vida cred la biosfera. Dentro
de esta capa se produce una inflexion, de gran interés (inflexion, no ruptura): la
aparicion del pensamiento (que empieza llamando “reflexién”). La reflexion es,
literalmente, la vuelta sobre si mismo. El animal, dice, siente pero no sabe que
siente, el hombre si.

Cuando Zubiri habla de “la inteligencia sentiente” quiere decir algo similar,
aungue fundado filoséficamente. EI hombre, sigue analizando, es impresionado
por las cosas del mundo, a través de los sentidos, pero en él esta impresion se
hace “impresion de realidad”. Zubiri también acepta la aparicion evolutiva del
hombre desde el animal, pero la plena hominizacion sélo se produce cuando
las sensaciones de este animal (hominido, no aun hombre) se hacen
inteligentes. Los caminos seguidos por ambos pensadores son distintos: el de
Teilhard es el cientifico (de ahi el titulo de Fenémeno humano ), el de Zubiri es
el del filosofo: de ahi su punto de partida en una teoria de la realidad, y del
hombre-persona que es inteligencia sentiente. Dos vias que conducen a un
resultado semejante.

Hay que recordar algo muy propio de Teilhard y que es fundamento de toda su
doctrina: la exigencia de una exterioridad doblada por una interioridad. Esta
interioridad va patentizandose cada vez méas en la medida que ascendemos en
la flecha de la vida. Y tiende, también progresivamente, a la expansion. En el
momento de llegar al nivel de la reflexion, esta expansién tiende a replegarse
sobre si misma, buscando una unificacion. Asi el hombre busca otra unificacion
nueva y superior, se trata de una marcha (evolucién) hacia algo transcendente
gue es como su polo de atraccion. De este modo el hombre crea la noésfera, a
nivel planetario, y en ella se inscribe toda la historia humana. También dentro
de la nodsfera se sigue la ruta evolutiva de la unidad. De este modo se van
formando unidades de personas cada vez mas complejas y estables: clanes,
tribus, pueblos, naciones. Y hoy —a 50 afios de la muerte de Teilhard—, la
tendencia a la unificacion sigue progresando.

Se producen dos fendmenos unificadores conexos entre si: el proyecto de
supernaciones y la comunicacion, creciente y mas perfecta entre ellas. Es la
técnica moderna la que lo permite, fruto a su vez de la hominizacién. Si el nivel
de la reflexion dio origen al lenguaje y luego a la escritura, el de la
comunicacién rapida de esta lengua va dando lugar a una nueva relacién
unificante.

Filosofia y Teologia. Ya Aristételes creia que metafisica y teologia eran
equivalentes. La palabra metafisica sirve aqui mejor, puesto que Teilhard ha
partido de la naturaleza, de la fisica, y ha sido lanzado mas alla. Pero aqui no
vamos a tratar de esto. Teilhard es un catolico que hace ciencia y se encuentra
con que lo natural esta doblado por la exigencia de Dios.



En su maravilloso libro EI medio divino va a mostrar, en clave religiosa y desde
su postura de creyente, lo que nos ha mostrado como cientifico y filosofo
(filésofo incluso a su pesar). Veamos sumariamente como lo hace:

Debo advertir previamente que se trata de, una obra literariamente excepcional,
y cuyo resumen no puede hacer sino desvirtuarla, al borrar su aliento mistico.
Aun asi voy a intentar adentrarme en ella. El lema que figura al comienzo del
libro son las siguientes pericopas de S. Pablo Rom X1V, 7:

“Nadie vive ni muere para si mismo, sino que sea en nuestra vida,
sea en nuestra muerte, pertenecemos a Cristo”.

Este podria ser el resumen del libro (al menos de la parte que tiene como titulo
el general El medio divino) y lo es cuando se ha leido el libro.

El cientifico descubre, cada vez mas, la inmensidad del universo, y hace ver al
hombre como algo insignificante ante Dios. Efectivamente, si pensamos en
Cristo le vemos dirigido a un pequefio mundo —el mundo mediterrdneo y de
una época— Yy ello nos suscita la pregunta: ¢puede servir su mensaje para
adentrarnos en este universo inmenso? Hay personas que se paran ante esta
dificultad; otras que —ante esta dificultad— encuentran a Cristo en si mismas.
A ellas se dirigen estas palabras. Quiere ensefiar a encontrar Cristo, desde mi,
en todo lugar. Si nos acomodamos a este punto de vista podriamos dirigirnos a
Dios diciendo : jMéas grande aun!

Para Teilhard, Dios se descubre no como un medio universal englobante, sino
como punto ultimo hacia el que convergen todas las realidades. Mas aun, el
punto que coadyuba a que las realidades lo sean cada vez en mayor medida, y
su unificacion sea mas ordenada.

Y este medio divino ¢qué atributos tiene? Cualquier condicion que se le
atribuya descansa en un fundamento: la capacidad de armonizar cualidades
contrarias por un lado nos hace acceder a la inmensidad del universo, por otro
nos dirige hacia su potencial unificacion. Al destacarse la unificacion de las
cosas, se exige una previa eliminacion de lo caduco. La muerte se hace
resurreccion.

¢,De dbénde le vienen tan extrafias caracteristicas? En que tratamos del punto
Omega, ultimo en el que convergen todas las realidades. Ademas este punto
constituye un centro. Lo mismo que cualquier realidad se descubre como una
desde la multiplicidad, Dios se descubre como un centro en la multiplicidad. En
él todos los elementos del universo se tocan en lo que tienen (y lo tienen todos)
de mas interior. Si el hombre que piensa no puede llegar a esto, Teilhard habla
de “la desolacion de la superficie”. Si se supera, profundizando en lo material,
encontramos “la plenitud de nuestras fuerzas”.

Como esto podria hacernos temer un panteismo, tiene que eludirlo, y lo hace,
para hacerlo concordar con su modo de entender la evolucion, pero aqui no
podemos hacer otra cosa que mencionarlo.



Cuando quiere decirnos cudl es la naturaleza del “medio divino” acude a la
imagen del “Cristo universal’. Al estudiar el cosmos hemos llegado a atisbar la
“‘omnipresencia divina”. Esto es el primer paso. Demos el segundo: la
aspiracion de cada ser hacia si mismo (visible principalmente en la persona
humana). Esta aspiracion es expresada como “transformacion unitiva” en la
linea de la evolucion. La organizacion de todo esto constituye el “pleroma”;
aquello en que “todo se une y consuma”, como dice S. Pablo. Dicho de otra
manera, seria la comunién de los santos.

Dicho esto, sefialara que el pensador puede seguir dos lineas de investigacion:
la via de la atraccién del hombre por la Bondad de Dios, o la de sumergirse en
lo insondable, a lo inefable. Es un anihilamiento de si mismo, para esperar
recobrarse. Estas vias son, en consecuencia, progresivas y son un
ensanchamiento del medio divino. Hay determinadas notas que hacen
perceptible esta ampliacion:

1° - Tendencia a disfrutar del si mismo, que nos lleva a la diafanidad de Dios.
Esta tendencia viene del contacto con la omnipresencia divina “es una especie
de intuicion de las cualidades superiores de la realidad”.

2° - El progreso de la individualidad dentro del medio divino produce, entre
otros dones, la fe, entendida como fidelidad operante.

3°- Pero la evolucién dentro del medio divino es también colectiva, y es la
comunién de los santos. Se lleva a cabo (dentro del ambito religioso catélico en
que él se mueve) por la caridad. El anico hombre “salvado” y que por ello salva
es Cristo, que es el resumen vivo de la humanidad. Esto constituye la cohesion,
MAas 0 menos consciente, de todas las almas (los “dentros”) en Cristo Jesus.
Esta tendencia unitiva se traduce en las vivas personas de los santos, en un
desbordamiento del amor por el todo.

Para finalizar, y como compendio, voy a hacer referencia al magnifico Himno a
la Materia en el que exalta a ésta dentro de las pautas doctrinales ya
expuestas. Vamos a aludir a las bendiciones que se mencionan.

En primer lugar, el Himno a la Materia. De él vamos a destacar dos de las
varias y sugeridoras “bendiciones” que figuran en el Himno, dentro de su librito
Himno del universo. Esta que hemos expuesto Materia “en su totalidad y su
verdad”; y no como “te describen reducida o desfigurada los pontifices de la
ciencia, un amasijo —dicen— de fuerzas brutales”.

En segundo lugar, saluda al “Medio divino” cargado de poder creador, océano
agitado por el Espiritu, arcilla amasada y animada por el Verbo encarnado.

Y termina con una especie de encendida oracion: “Arrebatame Materia, alla
arriba, mediante el esfuerzo, la separacion y la muerte. Arrebatame alli en
donde al fin sea posible abrazar castamente el Universo”. Desde hoy
esperemos que esta ascension arrebatada se esté dando para Teilhard de
Chardin. Y él pueda contemplarlo.



