
 1

  
 
La sabiduría está en 
Shakespeare  
 
Harold Bloom 
¿Dónde se encuentra la 
sabiduría? 
Traducción de Damián Alou. 
Taurus Pensamiento, Madrid, 
2005, 259 páginas. 
 
Probablemente sea 
Harold Bloom el crítico 
literario- profesor 
universitario más 
conocido universalmente 
por los lectores. Cuando 
llegó la edición de El 
canon occidental, su 
pluma ya era 
suficientemente conocida, 
pero este libro le dio una 
dimensión y conocimiento 
impensables, a pesar de 
la crítica que decía que 
destacaba más las obras 
anglosajonas que 
cualquiera otras, con 
exclusión del Quijote de 
Cervantes. 
 
La contestación a su 
pregunta la da en la coda 
titulada “Némesis y 
sabiduría”: El príncipe 
Hamlet es el más 
inteligente de los 
personajes literarios. Para 
llegar a esta conclusión ya 
ha anunciado antes que 
Cervantes y Shakespeare 
comparten la supremacía 
entre todos los escritores 
occidentales desde el 
Renacimiento hasta hoy. 
Y están a la misma altura 
de los maestros de la 
sabiduría de nuestra 
literatura, El Eclesiastés y 

el Libro de Job, Homero y 
Platón. 
 
Tal aseveración a la 
autora de esta reseña le 
hizo releer la obra selecta 
de Shakespeare 
insistiendo varias veces 
en Hamlet, con la 
coincidencia de que en 
medio de esa lectura una 
cadena de televisión 
emitió la obra interpretada 
por Lawrence Olivier y 
Vivian Leigh, con lo cual 
tuve la oportunidad de 
poner rostro a Hamlet y a 
Ofelia. También a la reina 
Gertrudis, al rey Claudio, 
a Horacio y a los distintos 
personajes que 
intervienen. Ni que decir 
tiene que por seguir los 
dictados de Bloom la 
experiencia fue 
inenarrable. 
 
Se ha hablado mucho de 
Bloom en los últimos 
tiempos. La posible 
inminencia de su muerte 
le hizo recapitular sobre la 
literatura. Comenzó el 
libro ¿Dónde se encuentra 

la sabiduría? y cuando lo 
llevaba mediado lo rehízo, 
en busca de una sabiduría 
donde cada vez rechaza 
más la literatura de 
Estados Unidos.  
 
La obra consta de nueve 
capítulos y una coda de la 
que ya hemos hablado. 
Se estudia El Eclesiastés, 
Platón y Homero, 
Montaigne —gran figura 
del renacimiento 
europeo—, Bacon, 
Samuel Johnson y 
Goethe, Emerson y 
Nietzsche, Freud y Proust, 
y finalmente San Agustín, 
inventor de la lectura. 
Ni que decir tiene que 
Bloom es un provocador 
que incita a la lectura de 
todos estos personajes, 
en los cuales deposita la 
sabiduría literaria. Y llama 
la atención que al llegar a 
Proust no solamente lo 
enjuicia sino que lo 
exhibe; reproduce páginas 
y páginas de la obra 
proustiana en la 
traducción de Pedro 
Salinas.  
 
La comparación entre 
Hamlet y Don Quijote le 
lleva una importante parte 
del libro. Tanto uno como 
otro no tienen unos 
motivos conocidos. 
Ambos personajes son de 
una gran complejidad e 
inigualables en la historia 
de la literatura occidental. 
Hamlet no necesita ni 
quiere nuestra admiración 
y afecto, pero sí Don 
Quijote, y lo recibe, como 
suele ocurrir con Hamlet. 
Sancho, al igual que 
Falstaff, está muy 
satisfecho consigo mismo 
aunque no provoca que 
los críticos moralizantes 
se encolericen y le 
censuren como pasa con 
el sublime Falstaff. Don 
Quijote y Sancho son 
víctimas pero los dos son 

LETRAS 

 

Crónica de 
letras

LUISA 
SANTAMARÍA



 2

extraordinariamente 
resistentes. Hamlet y 
Fastaff no lo son, sino que 
causan sufrimiento a 
otros. Cervantes 
aprovecha la necesidad 
humana de resistir el 
sufrimiento que es una de 
las razones por las que el 
caballero nos deja 
sobrecogidos. Por muy 
buen católico que pudiera 
haber sido, a Cervantes le 
interesa el heroísmo, y no 
la santidad. A 
Shakespeare no le 
interesaban ninguna de 
las dos cosas pues 
ninguno de sus héroes 
soporta un examen 
riguroso. 
 
El de Bloom es uno de 
esos libros que nos 
sugieren la lectura de 
otros, por lo que no es 
extraña su introducción en 
la sociedad, en las 
universidades y en todos 
los centros de cultura. 
Estará a la altura de El 
canon occidental. 
 
 
Elogio de la lectura  
 
Emilio Lledó 
Elogio de la infelicidad 
Cuatro Ediciones, Madrid, 
2005, 168 páginas. 
 
Mal distribuido —no se 
encuentra apenas en las 
librerías— el Elogio de la 
infelicidad de Emilio Lledó 
es uno de los grandes 
hallazgos que llega a 
nuestras manos en este 
verano.  
 
Producto de algunos 
artículos publicados en los 
últimos años, no es un 
libro de artículos, sino un 
libro debidamente 
estructurado y que como 
las buenas narraciones 
clásicas va subiendo en 
interés según se va 
leyendo hasta llegar al 

extremo en que un final se 
hace casi insoportable. 
 
Un repaso a la breve obra 
de Marcel Proust sobre la 
escritura va rondando la 
lectura de esta obra. 
Proust asegura que la 
lectura puede sustituir 
muy bien al psicoanálisis, 
y así es en Elogio de la 
infelicidad cuando el autor 
va preparando poco a 
poco hasta llegar a un 
cenit de canto a la lectura 
como asombroso principio 
de libertad y fraternidad; 
en las letras de la 
literatura entra en 
nosotros un mundo que 
sin su compañía jamás 
habríamos llegado a 
descubrir. 
La obra completa es un 
canto a la palabra; el 
mundo funciona en virtud 
de la palabra y la primera 
parte se dedica a la 
descripción de los 
clásicos, comenzando por 
Homero con amplia 
descripción de La Ilíada y 
La Odisea, así como la 
lucha entre héroes y 
dioses. 
 
Muy enriquecedor es el 
capítulo “Conócete a ti 
mismo”, frase que 
aparece en el Santuario 
de Delfos. Este principio 
es para Sócrates la fuente 
de la que surgiría nuestro 
personal dominio y 
superioridad. En la 
conversación entre 
Sócrates y Alicibíades, 
esta declaración supone 
algo más que un recurso 
dialéctico y en ella 
empieza a perfilarse la 
adquisición de la “areté” o 
virtud. 
 
Lledó da una importancia 
fundamental en nuestra 
formación a la amistad y a 
la memoria, sobre todo 
ésta emerge en el paisaje 
platónico como un hito de 

ese camino dirigido al 
encuentro de lo que nos 
completa. La mirada hacia 
sí mismo se nutre de la 
memoria. El yo que 
vislumbramos es el 
resultado de una continua 
reminiscencia en la que 
aparecen los destellos de 
nuestra historia personal. 
 
La ciudad de Atenas, 
desarrolla más tarde, es la 
ciudad de las palabras. 
Atenas sobre la cultura 
posterior da luz de sus 
propias grandezas. La 
polis, la realidad 
ciudadana, engendró la 
verdadera polis de 
palabras que articulaban y 
conjugaban las 
contradicciones de la 
existencia. 
 
El último capítulo, del que 
hemos hecho mención 
antes, “Necesidad de la 
literatura”, es el colofón de 
un canto al lenguaje en 
que nos anuncia que los 
libros son materia que 
nadie podría darnos 
jamás a pesar de todos 
los esfuerzos.  
 
Arte para comprender 
la vida 
 
Milan Kundera 
El telón. Ensayo en 
siete partes 
Traducción de Beatriz de 
Moura. Tusquets, Barcelona, 
2005, 202 páginas. 
 
Vuelve Kundera a tratar 
en este ensayo uno de lo 
temas recurrentes en su 
obra, el tema de la novela 
visto como arte para 
comprender la vida, como 
arte que nos ayuda a 
penetrar en el alma de las 
cosas y a prescindir de 
todo lo superfluo que la 
vida misma contiene. En 
otro de sus libros, 
aparecido hace casi 
veinte años y titulado 



 3

precisamente El arte de la 
novela, el autor checo 
abordaba ya algunas de 
las constantes que siguen 
vigentes en éste. Entre 
esas constantes figura la 
razón del ser de un 
género que viene siendo 
hegemónico desde hace 
por lo menos cuatro 
siglos. Ahora, en El telón, 
nos dice: “…la vida 
humana como tal es una 
derrota. Lo único que nos 
queda ante esta 
irremediable derrota que 
llamamos vida es intentar 
comprenderla. Esta es la 
razón de ser del arte de la 
novela”. 
 
Para penetrar en este arte 
de la novela, Kundera 
realiza un repaso breve, 
aunque profundo, de la 
literatura europea desde 
Cervantes. Así, además 
del autor del Quijote, en 
este repaso van 
apareciendo otros autores 
clave en el desarrollo de 
la novela como Proust, 
Rabelais, Diderot, 
Fielding, Kafka, Joyce, 
Flaubert… Junto a estos 
nombres, el ensayo va 
discurriendo por caminos 
también explorados por el 
autor en obras anteriores 
pero que no adoptan aquí 
la forma de repetición o 
de simple cita, sino la de 
culminación de un 
proceso de reflexión. 
Entre ellos figuran la 
historia, la densidad de la 
vida, Europa, la 
modernidad, el kitsch, la 
estética, la existencia, el 
humor, la libertad, la 
burocracia, la memoria, el 
olvido, la eternidad… 
 
El telón, tal y como reza 
su subtítulo, está dividido 
en siete partes, siete 
partes que se relacionan 
con los temas antes 
apuntados y que elevan el 
número de reflexiones a 

una cifra que podemos 
considerar mágica para 
Kundera, pues ya en otras 
obras suyas anteriores —
La insoportable levedad 
del ser, La inmortalidad, 
El libro de la risa y el 
olvido, y la ya citada El 
arte de la novela— ese 
número es el que marca 
las partes de la estructura. 
Los siete capítulos que 
aquí se desarrollan van 
girando en torno a 
distintos autores y temas, 
sin seguir un orden 
cronológico, de estilos, o 
de ningún otro tipo. 
Siguen, simplemente, un 
orden envolvente que a 
veces se transforma en 
enunciado poético —
“Conciencia de la 
continuidad”, “Llegar al 
alma de la cosas”—, otras 
veces en duda —“¿Qué 
es un novelista?”— y 
siempre en epígrafe para 
la reflexión: “Die 
Weltliteratur”, “La estética 
y la existencia”, “El telón 
rasgado”, “La novela, la 
memoria, el olvido”. 
 
La idea básica que 
preside las siete partes de 
este ensayo es que entre 
el sujeto y el mundo 
exterior existe un telón 
que es preciso eliminar 
para comprender ese 
mundo en toda su 
extensión. Aplicado a 
Cervantes, a quien 
Kundera recurre en 
numerosos pasajes del 
libro, el autor dice: “Un 
telón mágico, tejido de 
leyendas, colgaba ante el 
mundo. Cervantes envió 
de viaje a Don Quijote y 
rasgó el telón. El mundo 
se abrió ante el caballero 
andante en toda la 
desnudez cómica de su 
prosa”. El arte de la 
novela se convierte así en 
el único método para 
rasgar ese telón que nos 
presenta un mundo 

“maquillado, enmascara-
do, preinterpretado”. 
 
Las citas son constantes 
en El telón. Distribuidas 
con habilidad a lo largo de 
todo el texto, crean una 
prosa intensa que busca 
relaciones entre las obras 
reseñadas para observar 
la novela desde todos los 
puntos de vista posibles. 
Y todo ello con el estilo 
clásico de Kundera, un 
estilo sobrio, contenido, 
que apunta los temas 
pero nunca los agota, un 
estilo, en definitiva, que 
parece querer 
contrarrestar las palabras 
con las que termina el 
libro: “…la historia del arte 
es perecedera. La 
palabrería del arte es 
eterna”. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 4

 
 
 
 
 
 
 
 


