Cronica de
letras

LUISA
SANTAMARIA

La sabiduria estd en
Shakespeare

Harold Bloom

¢;Donde se encuentra la
sabiduria?

Traduccién de Damian Alou.

Taurus Pensamiento, Madrid,
2005, 259 paginas.

Probablemente sea
Harold Bloom el critico
literario- profesor
universitario mas

conocido universalmente
por los lectores. Cuando
llegé la edicion de El
canon occidental, su
pluma ya era
suficientemente conocida,
pero este libro le dio una
dimensién y conocimiento
impensables, a pesar de
la critica que decia que
destacaba mas las obras
anglosajonas que
cualquiera  otras, con
exclusion del Quijote de
Cervantes.

La contestacion a su
pregunta la da en la coda
titulada “Némesis y
sabiduria”. El principe
Hamlet es el mas
inteligente de los
personajes literarios. Para
llegar a esta conclusion ya
ha anunciado antes que
Cervantes y Shakespeare
comparten la supremacia
entre todos los escritores
occidentales desde el
Renacimiento hasta hoy.
Y estan a la misma altura
de los maestros de la
sabiduria de nuestra
literatura, El Eclesiastés y

LETRAS

el Libro de Job, Homero y
Platon.

Tal aseveracion a la
autora de esta resefia le
hizo releer la obra selecta
de Shakespeare
insistiendo varias veces
en Hamlet, con la
coincidencia de que en
medio de esa lectura una
cadena de televisién
emitié la obra interpretada
por Lawrence Olivier y
Vivian Leigh, con lo cual
tuve la oportunidad de
poner rostro a Hamlet y a
Ofelia. También a la reina
Gertrudis, al rey Claudio,
a Horacio y a los distintos
personajes que
intervienen. Ni que decir
tiene que por seguir los
dictados de Bloom Ila
experiencia fue
inenarrable.

Se ha hablado mucho de
Bloom en los Ultimos
tiempos. La  posible
inminencia de su muerte
le hizo recapitular sobre la
literatura. Comenzé el
libro ¢ D6nde se encuentra

la sabiduria? y cuando lo
llevaba mediado lo rehizo,
en busca de una sabiduria
donde cada vez rechaza
mas la literatura de
Estados Unidos.

La obra consta de nueve
capitulos y una coda de la
gue ya hemos hablado.
Se estudia El Eclesiastés,

Platén y Homero,
Montaigne —gran figura
del renacimiento
europeo—, Bacon,
Samuel Johnson y

Goethe, Emerson y
Nietzsche, Freud y Proust,
y finalmente San Agustin,
inventor de la lectura.

Ni que decir tiene que
Bloom es un provocador
gue incita a la lectura de
todos estos personajes,
en los cuales deposita la
sabiduria literaria. Y llama
la atencién que al llegar a
Proust no solamente lo
enjuicia sino que o
exhibe; reproduce paginas
y péaginas de la obra
proustiana en la
traduccion de  Pedro
Salinas.

La comparaciéon entre
Hamlet y Don Quijote le
lleva una importante parte
del libro. Tanto uno como
otro no tienen unos
motivos conocidos.
Ambos personajes son de
una gran complejidad e
inigualables en la historia
de la literatura occidental.
Hamlet no necesita ni
guiere nuestra admiracion
y afecto, pero si Don
Quijote, y lo recibe, como
suele ocurrir con Hamlet.
Sancho, al igual que
Falstaff, esta muy
satisfecho consigo mismo
aunque no provoca que
los criticos moralizantes
se encolericen y le
censuren como pasa con
el sublime Falstaff. Don
Quijote y Sancho son
victimas pero los dos son



extraordinariamente
resistentes. Hamlet vy
Fastaff no lo son, sino que
causan sufrimiento a
otros. Cervantes
aprovecha la necesidad
humana de resistir el
sufrimiento que es una de
las razones por las que el
caballero nos deja
sobrecogidos. Por muy
buen catélico que pudiera
haber sido, a Cervantes le
interesa el heroismo, y no
la santidad. A
Shakespeare no le
interesaban ninguna de
las dos cosas pues
ninguno de sus héroes
soporta un examen
riguroso.

El de Bloom es uno de
esos libros que nos
sugieren la lectura de
otros, por lo que no es
extrafia su introducciéon en
la sociedad, en las
universidades y en todos
los centros de cultura.
Estard a la altura de El
canon occidental.

Elogio de la lectura

Emilio Lledo

Elogio de la infelicidad
Cuatro Ediciones, Madrid,
2005, 168 paginas.

Mal distribuido —no se
encuentra apenas en las
librerias— el Elogio de la
infelicidad de Emilio Lledo
es uno de los grandes
hallazgos que llega a
nuestras manos en este
verano.

Producto de algunos
articulos publicados en los
Ultimos afios, no es un
libro de articulos, sino un
libro debidamente
estructurado y que como
las buenas narraciones
clasicas va subiendo en
interés segln se va
leyendo hasta llegar al

extremo en que un final se
hace casi insoportable.

Un repaso a la breve obra
de Marcel Proust sobre la
escritura va rondando la
lectura de esta obra.
Proust asegura que la
lectura puede sustituir
muy bien al psicoandlisis,
y asi es en Elogio de la
infelicidad cuando el autor
va preparando poco a
poco hasta llegar a un
cenit de canto a la lectura
como asombroso principio
de libertad y fraternidad;
en las letras de la
literatura entra en
nosotros un mundo que
sin su compafila jamas
habriamos llegado a
descubirir.

La obra completa es un
canto a la palabra; el
mundo funciona en virtud
de la palabra y la primera
parte se dedica a la
descripcién de los
clasicos, comenzando por
Homero con amplia
descripcién de La lliada y
La Odisea, asi como la
lucha entre héroes vy
dioses.

Muy enriquecedor es el
capitulo “Conbcete a ti
mismo”, frase que
aparece en el Santuario
de Delfos. Este principio
es para Sécrates la fuente
de la que surgiria nuestro
personal dominio y
superioridad. En la
conversacion entre
Sdécrates y Alicibiades,
esta declaracion supone
algo mas que un recurso
dialéctico y en ella
empieza a perfilarse la
adquisicion de la “areté” o
virtud.

Lledé da una importancia
fundamental en nuestra
formacién a la amistad y a
la memoria, sobre todo
ésta emerge en el paisaje
platénico como un hito de

ese camino dirigido al
encuentro de lo que nos
completa. La mirada hacia
si mismo se nutre de la
memoria. El yo que
vislumbramos es el
resultado de una continua
reminiscencia en la que
aparecen los destellos de
nuestra historia personal.

La ciudad de Atenas,
desarrolla més tarde, es la
ciudad de las palabras.
Atenas sobre la cultura
posterior da luz de sus
propias grandezas. La
polis, la realidad
ciudadana, engendré la
verdadera polis de
palabras que articulaban y
conjugaban las
contradicciones de la
existencia.

El dltimo capitulo, del que
hemos hecho mencién
antes, “Necesidad de la
literatura”, es el colofén de
un canto al lenguaje en
gue nos anuncia que los
libros son materia que
nadie podria  darnos
jamas a pesar de todos
los esfuerzos.

Arte para comprender
la vida

Milan Kundera

El telon. Ensayo en
siete partes

Traducciéon de Beatriz de

Moura. Tusquets, Barcelona,
2005, 202 paginas.

Vuelve Kundera a tratar
en este ensayo uno de lo
temas recurrentes en su
obra, el tema de la novela
visto como arte para
comprender la vida, como
arte que nos ayuda a
penetrar en el alma de las
cosas y a prescindir de
todo lo superfluo que la
vida misma contiene. En
otro de sus libros,
aparecido hace casi
veinte afios y titulado



precisamente El arte de la
novela, el autor checo
abordaba ya algunas de
las constantes que siguen
vigentes en éste. Entre
esas constantes figura la
razén del ser de un
género que viene siendo
hegemonico desde hace
por lo menos cuatro
siglos. Ahora, en El tel6n,
nos dice: “..la vida
humana como tal es una
derrota. Lo Unico que nos
queda ante esta
irremediable derrota que
llamamos vida es intentar
comprenderla. Esta es la
razén de ser del arte de la
novela”.

Para penetrar en este arte
de la novela, Kundera
realiza un repaso breve,
aunque profundo, de la
literatura europea desde
Cervantes. Asi, ademas
del autor del Quijote, en
este repaso van
apareciendo otros autores
clave en el desarrollo de
la novela como Proust,
Rabelais, Diderot,
Fielding, Kafka, Joyce,
Flaubert... Junto a estos
nombres, el ensayo va
discurriendo por caminos
también explorados por el
autor en obras anteriores
pero que no adoptan aqui
la forma de repeticion o
de simple cita, sino la de
culminacion de un
proceso de reflexion.
Entre ellos figuran la
historia, la densidad de la
vida, Europa, la
modernidad, el kitsch, la
estética, la existencia, el
humor, la libertad, la
burocracia, la memoria, el
olvido, la eternidad...

El telon, tal y como reza
su subtitulo, esta dividido
en siete partes, siete
partes que se relacionan
con los temas antes
apuntados y que elevan el
namero de reflexiones a

una cifra que podemos
considerar magica para
Kundera, pues ya en otras
obras suyas anteriores —
La insoportable levedad
del ser, La inmortalidad,
El libro de la risa y el
olvido, y la ya citada El
arte de la novela— ese
namero es el que marca
las partes de la estructura.
Los siete capitulos que
aqui se desarrollan van
girando en torno a
distintos autores y temas,
sin  seguir un orden
cronolégico, de estilos, o
de ningln otro tipo.
Siguen, simplemente, un
orden envolvente que a
veces se transforma en
enunciado poético —
“Conciencia de la
continuidad”, “Llegar al
alma de la cosas"—, otras
veces en duda —“¢Qué

es un novelista?’— vy
siempre en epigrafe para
la reflexion: “Die

Weltliteratur”, “La estética
y la existencia”, “El telon
rasgado”, “La novela, la
memoria, el olvido”.

La idea bésica que
preside las siete partes de
este ensayo es que entre
el sujeto y el mundo
exterior existe un telén
que es preciso eliminar
para comprender ese
mundo en toda su
extension. Aplicado a
Cervantes, a quien
Kundera recurre en
numerosos pasajes del
libro, el autor dice: “Un
telbn magico, tejido de
leyendas, colgaba ante el
mundo. Cervantes envio
de viaje a Don Quijote y
rasgo el telon. EI mundo
se abrié ante el caballero
andante en toda la
desnudez comica de su
prosa”. El arte de la
novela se convierte asi en
el Unico método para
rasgar ese telébn que nos
presenta  un mundo

“magquillado, enmascara-
do, preinterpretado”.

Las citas son constantes
en El telén. Distribuidas
con habilidad a lo largo de
todo el texto, crean una
prosa intensa que busca
relaciones entre las obras
resefiadas para observar
la novela desde todos los
puntos de vista posibles.
Y todo ello con el estilo
clasico de Kundera, un
estilo sobrio, contenido,
gue apunta los temas
pero nunca los agota, un
estilo, en definitiva, que
parece querer
contrarrestar las palabras
con las que termina el
libro: “...la historia del arte
es perecedera. La
palabreria del arte es
eterna”.






