
 

 

 

 

 

 

 

 

 

El lugar de España en la Europa multicultural 
 

MANUEL NÚÑEZ ENCABO * 
 

 

 

 

La política cultural de la UE en el marco de la globalización y de la 
sociedad de la información. Comenzaré señalando el lugar que ocupa la 
cultura en la Unión Europea. A pesar de que la función principal de la 
Comunidad Europea (CE) y sus instituciones en un principio era económica —
crear un mercado común—, al final se ha incorporado un amplio conjunto de 
objetivos sociales. La creciente preocupación por el impacto que tendría un 
sistema de mercado libre sobre los aspectos sociales y culturales de la 
sociedad europea hizo que se adoptara un artículo cultural, el 128, en el 
Tratado de la Unión Europea de Maastricht en 1992. Se recordó aquella frase 
de Jean Monnet, uno de los padres europeos, que se lamentaba de que si se 
tuviese que volver a empezar la construcción europea, comenzaría por la 
cultura. Ese artículo cultural, entre otras cosas, defiende el interés de la 
Comunidad Europea para “fomentar las culturas de los estados miembros, 
respetando su diversidad nacional y regional y teniendo un cuidado especial del 
patrimonio cultural común”. El compromiso de la CE con la cultura europea se 
reiteró al cabo de varios años al introducir una nueva disposición, el artículo 
151, en la enmienda de 1997 del Tratado de la Unión Europea de Ámsterdam. 
Este artículo supone una novedad importante porque se relaciona la cultura 
con lo audiovisual, ya que señala que “se promoverá la creación artística y 
literaria, incluido el sector audiovisual”. La Constitución Europea, en el artículo 
III-280, repite el mismo contenido del artículo de Ámsterdam. 
 
A partir de Ámsterdam se relaciona lo audiovisual con la cultura. Una relación 
no pacífica, sino dubitativa, porque hay que contestar a la pregunta: las 
industrias audiovisuales ¿son meramente empresas económicas o son también 
cultura? Un dato importante a resaltar es que, desde la Unión Europea, se 
excluye la homologación de las culturas europeas, porque en el marco interno 
europeo se defiende el multiculturalismo. Europa se considera un mosaico de 
culturas que tienen que coexistir desde la interculturalidad. Es decir, se 
defiende la unidad en la diversidad cultural, Unitas in pluribus. De acuerdo con 
la Constitución Europea, la acción europea será de apoyo y coordinación entre 

                                                 
* Catedrático de la Faculyad de Ciencias de la Información de la Universidad Complutense de Madrid. 

Catedrático Europeo Jean Monnet. 



los Estados para fomentar la interculturalidad. En el marco interno, entre otros 
instrumentos, la Unión Europea ha puesto en marcha desde el marco 2000 el 
programa denominado Cultura para el intercambio y producción de obras 
artísticas, y el programa Media para el intercambio y producción de obras 
audiovisuales. También se ha aprobado la que se denomina Directiva de 
Televisión sin fronteras. Son iniciativas que, en realidad, están teniendo muy 
poco peso para la formación de una Europa intercultural. Actualmente no se 
cumplen las cuotas de pantalla de obras audiovisuales en las televisiones 
europeas, y concretamente en España, los programas culturales no llegan al 15 
por ciento de la programación. 
 
En el marco exterior, la UE intenta desarrollar acciones para defender la cultura 
europea en el mundo desde la defensa de sus propias señas de identidad 
culturales a través de lo que se ha denominado la excepción cultural 
relacionada con la diversidad cultural. En síntesis, el doble reto europeo es 
hacer posible desde la interculturalidad europea la interculturalidad mundial. El 
primer reto es interior en la Europa ampliada a 25 miembros, y el segundo reto 
es hacer posible el diálogo entre las civilizaciones en el marco de la 
globalización y de la sociedad de la información. No cabe duda que, 
actualmente, en este nuevo marco mundial, podría hacerse realidad lo que 
hace más de dos siglos se planteaba Kant en La paz perpetua: la necesidad de 
crear un sociedad cosmopolita y una ciudadanía mundial. 
 
No cabe duda de que vivimos en una nueva etapa histórica en que nuestro 
entorno social no está delimitado por el ámbito nacional o estatal, sino que, por 
el contrario, las categorías kantianas de nuestro espacio y tiempo adquieren 
hoy una dimensión global, por lo que, con las matizaciones que se quieran, 
vivimos en una sociedad global donde todas las preguntas y problemas son ya 
globales y exigen respuestas-soluciones globales. 
 
Sin embargo, el término mundialización es equívoco y en todo caso polisémico 
y por tanto matizable. ¿La mundialización también existe en el campo de la 
cultura y de la información? 
 
Nos encontramos en una etapa histórica nueva, que se denomina sociedad de 
la información, en la que los medios de comunicación, los medios audiovisuales 
y, más específicamente, la televisión son factores decisivos, directos, en el 
desarrollo de la democracia, de la cultura y de la formación. De ellos depende, 
en gran parte, que existan opiniones públicas concretas respecto a los temas 
más variados que afectan a lo público, a la sociedad. Quien domina la opinión 
pública tendrá el máximo poder social, ya que las percepciones sociales a 
través de los medios de comunicación son las que acaban provocando las 
conductas, con independencia de la relación con los hechos. 
 
Sin embargo, habría también que matizar la globalización y la mundialización 
de la información, ya que si bien existe una globalización homologadora, 
uniformadora desde los nuevos megamedios, éstos dejan fuera a toda otra 
información relacionada con los muchos grupos sociales que no pertenecen a 
los grandes grupos mediáticos cuya problemática es silenciada o marginada y 
que encuentra sus fronteras precisamente en esta mundialización de la 



información. Por tanto, habrá que hablar de la globalización de la información y, 
al mismo tiempo, de la desintegración y de la marginalización a causa de la 
información. En los últimos informes de la UNESCO sobre la sociedad de la 
información, se indica que “cada vez hay más grupos de medios de 
comunicación que se ven absorbidos por poderosos conglomerados 
industriales, lo que les sitúa cada vez más a merced de una lógica económica y 
en el punto de mira de conflictos de intereses” que pueden “llevar al silencio y a 
la autocensura”. 
 
Esta preocupación de la UNESCO viene ya desde 1982. Un informe de la 
UNESCO de ese año sobre las industrias culturales mundiales señala que es 
más conocida la interrelación entre los derechos humanos universales, como 
los consagrados por la Declaración Universal de los Derechos Humanos, y por 
las estructuras de los medios de comunicación que controlan la producción y la 
distribución o la circulación de la información en todo el mundo. El informe de la 
UNESCO de 1982, hace ya veinte años, hizo sonar la alarma ante la amenaza 
contra la diversidad cultural del mundo entero ejercida por la supremacía de las 
agencias de noticias y las grandes multinacionales de la comunicación 
occidental (la mayoría, americanas), y exigió medidas para equilibrar la 
producción y el intercambio cultural, como la creación de agencias de noticias 
en los países en desarrollo. Más recientemente, la Declaración Universal de la 
UNESCO sobre Diversidad Cultural de 2001 reafirmó en su preámbulo la 
necesidad de respetar y ratificar la diversidad cultural, sobre todo ante el 
peligro planteado por el “proceso de globalización...(y) la rápida evolución de 
las nuevas tecnologías de la información y la comunicación”. El rasgo más 
importante de la Declaración de 2001 es que hace hincapié en la importancia 
de la diversidad cultural, no sólo como un derecho humano fundamental, sino 
porque —junto con el diálogo y la cooperación— “están entre las mejores 
garantes de la paz y la seguridad internacionales”. En este sentido, merece la 
pena citar los artículos 4 y 6: 
 
Artículo 4: la defensa de la diversidad cultural es un imperativo ético, 
inseparable del respeto de la dignidad de la persona humana. Ella supone el 
compromiso de respetar los derechos humanos y las libertades fundamentales, 
en particular los derechos de las personas que pertenecen a minorías y de los 
pueblos autóctonos (...)”. 
 
Artículo 6: Al tiempo que se garantiza la libre circulación de las ideas mediante 
la palabra y la imagen, hay que procurar que todas las culturas puedan 
expresarse y darse a conocer. La libertad de expresión, el pluralismo de los 
medios de comunicación, el multilingüismo, la igualdad de acceso a las 
experiencias artísticas, al saber científico y tecnológico —comprendida su 
forma electrónica— y la posibilidad, para todas las culturas, de estar presentes 
en los medios de expresión y de difusión, son los garantes de la “diversidad 
cultural”. 
 
 

Diversidad cultural y diálogo entre las civilizaciones. En este contexto, para 
garantizar pluralismo cultural e interculturalidad, desde Europa se defiende lo 
que se ha denominado con el nombre de excepción cultural-diversidad cultural. 



En septiembre de 1993, como parte del debate sobre la regulación del 
comercio mundial y la limitación de las prácticas comerciales restrictivas (por 
ejemplo, la imposición de barreras arancelarias y cuotas a las importaciones 
extranjeras), a iniciativa de Francia se logró que la cuestión de los productos 
culturales tuviera un lugar destacado en la agenda del GATT. Los europeos, de 
la mano de los franceses, exigieron que el acuerdo del GATT no tocará los 
productos audiovisuales porque los productos culturales no se pueden 
equiparar con los comerciales y deberían estar fuera de las normas del 
comercio y del mercado, el leitmotiv de la excepción cultural se fundamentaba 
en la creencia que, si no se imponen las restricciones para controlar la entrada 
de productos americanos —baratos y competitivos— a los mercados europeos, 
la cultura y la identidad europea estarán en peligro. Se logró dejar fuera del 
tratado que se firmó en 1993 los productos audiovisuales, aunque no 
definitivamente. Este artículo, en vista de la próxima ronda de negociaciones, 
que se prevé que finalicen en 2005, presenta, desde una perspectiva mundial, 
argumentos a favor de la importancia de dar un tratamiento permanente y 
distinto a la cultura y los productos culturales en los acuerdos comerciales 
mundiales. A la figura de la excepción cultural se refiere, sin citarla 
expresamente, el artículo III-315 sobre política comercial común que exige la 
unanimidad del Consejo: “en el ámbito del comercio de servicios culturales y 
audiovisuales, cuado dichos acuerdos puedan perjudicar a la diversidad cultural 
y lingüística de la Unión”. Sin embargo, el proyecto actual de Directiva de 
servicios en el mercado interior está suscitando algunas polémicas en relación 
con el carácter excepcional de lo audiovisual. La excepción cultural no sólo se 
debe defender para Europa, sino para el resto del mundo. La cultura y lo 
audiovisual, incluido el cine, son a la vez vectores de indentificación y de 
mundialización, creadores de indentidades y grandes niveladores de las 
diferencias culturales. Proyectar la propia imagen se convierte en esencial en 
un mundo de influencias en el que la negociación debe sustituir a la 
confrontación. Una cultura universal integradora no se puede crear sin el 
diálogo entre las culturas específicas. Y es que la norma de respetabilidad 
internacional se debe expresar desde la igualdad entre unos y otros en una 
buena y transparente “gobernación mundial”. Hoy, en el nuevo marco de la 
globalización, no tienen justificación las palabras que en su época expresó 
Rousseau en El contrato social: “es imposible vivir en paz con gentes que 
estimamos réprobos, amarlos sería negar a Dios que los condenó. Es 
necesario hacerlos volver a la Fe o atormentarlos”. Actualmente sin embargo, 
el único contrato social es el del diálogo entre las civilizaciones desde la 
interculturalidad, reconociendo la relación de dependencia entre los pueblos. 
 
Hasta ahora, Europa ha chocado con la visión e intereses norteamericanos. 
Actualmente debería reconducirse la relación cultural Europa-EE UU. En 1993, 
los norteamericanos podían tomarse la excepción cultural como un 
antiamericanismo francés o europeo. Desde 2001, el acercamiento de la Unión 
Europea y de los Estados Unidos en términos de defensa contra el terrorismo y 
de cultura democrática se presenta como una necesidad, con el mundo 
atlántico como zona de pertenencia compartida. 
 
La extensión de la excepción a otras regiones del mundo, y no sólo a Europa, 
constituye, sin duda, la estrategia más acertada para buscar la preservación de 



la diversidad cultural y el interculturalismo. La iniciativa francesa y europea 
puede servir de modelo a otras regiones del mundo. A instancia de Francia y 
Canadá, la UNESCO asumió la Declaración de la diversidad cultural ya citada. 
 
La UNESCO, principalmente mediante su programa Información para todos, 
también se plantea preguntas relativas a la transposición de la excepción 
cultural en el ciberespacio. Reflexiona sobre un Proyecto de recomendación 
sobre la promoción y el uso del multilingüismo y acceso universal al 
ciberespacio, que incluye la preservación de un ámbito público mundial y tiene 
en cuenta el impacto de las nuevas tecnologías en los países en desarrollo. 
Quizás la cuestión radica en vincular las industrias y las políticas culturales a 
las nociones de “bien común mundial” y de “interés general mundial”. Esto 
implica preservar el carácter de servicio público de los medios de comunicación 
y de la información en el momento de su paso a la digitalización, atribuyendo 
una misión renovada al Estado, no como instancia de control sino como 
garante de la diversidad y del pluralismo de los puntos de vista y de la creación. 
 
En relación con la acción cultural europea en el mundo, la Declaración de 
Berlín de octubre de 2004 de la Asociación Europea de exparlamentarios que 
me honro en presidir sintetiza estos objetivos europeos: Europa defenderá las 
señas de identidad de sus valores europeos preservando la cultura de sus 
pueblos en el marco de un pluralismo cultural que haga posible una 
comunicación intercultural. Desde Europa se debe apoyar la aprobación del 
anunciado Convenio Internacional de la UNESCO sobre la diversidad cultural 
que será debatido en otoño de 2005 y que culminará los deseos expresados en 
la Declaración de 2001. Al mismo tiempo, desde Europa se deben apoyar las 
conclusiones de la Cumbre Social Mundial de la UNESCO sobre la sociedad de 
la información de Ginebra 2003 par posibilitar el ascenso universal a Internet. 
En esta acción Europea intercultural y mundial no puede olvidarse a las 
universidades europeas que reflejan desde hace más de nueve siglos las 
señas de indentidad del desarrollo cultural y científico Europeo. 
 
No cabe duda que en relación con la cultura europea, Francia es un ejemplo de 
acción cultural interna francesa y al mismo tiempo europea y mundial. También 
Gran Bretaña, aunque desde una dimensión menos europea. Porque la acción 
cultural europea es compatible con la acción nacional, por ello para una acción 
exterior cultural eficaz, se considera que deben protegerse los elementos 
culturales predominantes en un Estado. Así se habla de “britanidad”, 
“francesidad”, “italianidad”,etc. 
 
 

Europa. España y América Latina. España debe extender en el interior de la 
Unión Europea las señas de identidad de su cultura, en un encuentro con las 
demás culturas europeas, y además, en el marco de la globalización y la 
sociedad de la información, España, desde la especificidad de su lengua, 
historia y geografía, debe colaborar a ser puente o nexo principal de Europa 
con América Latina y con el mundo árabe y más concretamente con el norte de 
África y con el Magreb. 
 



La cultura debe ocupar un destacadísimo lugar en la política exterior de España 
desde Europa. En primer lugar, la lengua española deber ser vehículo 
privilegiado de difusión de nuestra cultura, nexo de unión entre la comunidad 
iberoamericana de naciones y credencial de la imagen de España en el 
exterior. 
 
La cultura, el idioma, en tanto que manifestación de lo anterior, son el espejo 
en el que se refleja el sentir, el espíritu y la dinámica de los países. España 
debe ampliar y coordinar las diversas iniciativas para asegurar su presencia y 
la presencia de Europa en el mundo. El Instituto Cervantes es un instrumento 
esencial que ha de seguir avanzando en el escenario internacional hacia 
regiones donde la presencia de lo español ha venido siendo históricamente 
más débil. La potencia del español viene dada por los casi cuatrocientos 
millones de hispanoparlantes en el mundo que, a través de las universidades, 
centros de investigación y empresas, reclaman la vigencia del español como 
vehículo de expresión de la comunidad científica y académica. Una lengua que 
debe estar atenta a los nuevos usos lingüísticos de los espacios tecnológicos y 
cibernéticos. 
 
La conmemoración del IV centenario de la publicación de El Quijote es una 
efeméride que debemos aprovechar par subrayar, más que nunca, los vínculos 
que nos unen a todos los que compartimos el español como vehículo de 
comunicación. En España, en relación a la política cultural en el exterior, nos 
encontramos ante una situación de diversidad de actores que reclama el 
establecimiento de una política común y coordinada, a partir de los diferentes 
agentes y estructuras de los que disponemos. En este sentido, es preciso 
reforzar la coordinación entre nuestras representaciones diplomáticas y el 
Instituto Cervantes, la Fundación Carolina del Ministerio de Asuntos Exteriores 
y el Ministerio de Cultura, sin olvidar la potenciación de la acción exterior de 
nuestras universidades y de la Agencia EFE, y nuestra representación en la 
UNESCO. Es una buena noticia que en estos últimos días se haya creado la 
Fundación del Español Urgente entre la Agencia EFE, la Real Academia 
Española y el banco BBVA, que intenta convertirse en una consultoría rápida 
para elaborar informes lingüísticos, actualizando el Manual del Español 
Urgente, crear un ciberforo, una página en Internet, formar un consejo asesor y 
conceder un certificado de calidad idiomática. Sin embargo, es urgente un plan 
director coordinador del conjunto de la cooperación cultural en el exterior, a 
semejanza o formando parte del Plan director de cooperación intercultural 
aprobado recientemente por el Gobierno. 
 
En este marco es imprescindible la potenciación de nuestras relaciones 
culturales, especialmente con América Latina, como se ha puesto de relieve en 
el III Congreso Internacional de la Lengua celebrado recientemente en 
Argentina con el significativo título de “Identidad lingüística y globalización”. En 
la era de la sociedad de la información falta, sin embargo, una acción adecuada 
de política cultural-audiovisual. 
 
En relación con el espacio iberoamericano, la seña más importante de nuestra 
globalidad es la lengua común, que debería ser la base para crear acciones 
comunes y culturales globales desde el campo mediático e Internet. La 



presencia de la lengua hispana debería figurar junto a los tres grandes grupos 
mediáticos y culturales mundiales: EE UU-mundo anglosajón, mundo árabe-
musulmán y Japón. Las once grandes empresas de comunicación actualmente 
en el mundo son seis norteamericanas, cuatro japonesas y una alemana. 
 
Todavía no hay una industria de lengua informática en español y portugués 
antes la falta de adecuada tecnología y la falta de banda ancha adecuada. 
Tampoco hay una televisión global en español que no sea made in USA a 
través de CNN. En este aspecto es necesario recordar la responsabilidad de 
las televisiones públicas españolas, portuguesas e iberoamericanas, que 
deberían coordinar sus espacios y actividades informativas con la creación y 
extensión y coordinación de sus portales y páginas web. Deberían fomentarse 
acciones minoritarias como el Canal Iberoamericano de Educación a través de 
Hispasat, o el canal Hispavisión. Se acaba de anunciar la creación de Telesur 
como canal de noticias iberoamericanas impulsado por los gobiernos de 
Venezuela y Argentina, un proyecto al que debería unirse España. 
 
Los especiales vínculos con América Latina no deben desconocer una nueva 
realidad: el avance del español en EE UU con cerca de cuarenta millones de 
hispanohablantes, que constituyen la primera minoría poblacional. Es el 
momento acciones concertadas para el desarrollo de un biculturalismo en EE 
UU, con lo que ello supondría en el equilibrio cultural internacional. 
 
La internacionalización del español en América Latina es, al mismo tiempo, la 
internacionalización de Europa en América Latina para establecer vínculos de 
interculturalidad necesarios para la comprensión mundial. 
 
En el marco iberoamericano, las cumbres anuales de jefes de estado y de 
gobierno deben ser el marco para impulsar coordinadamente acciones 
españolas y latinoamericanas, sin embargo, hasta ahora, han tenido muy poca 
utilidad. Esperemos que, en la próxima reunión en Salamanca, se cree por fin 
una Secretaría Permanente. Al mismo tiempo, desde el marco europeo, 
España tiene que protagonizar toda acción que se realice desde Europa hacia 
América Latina. Actualmente, la relación Europa-América Latina se encuadra 
en las cumbres bianuales entre ambas, que tienen su origen en la Declaración 
de Roma de 1990, que reconocía que las dos regiones son socios en las 
relaciones internacionales. 
 
Desde la III Cumbre Birregional de Guadalajara en mayo de 2004, se ha 
repetido que tienen una misma comunidad de valores. Los Estados sostienen 
que “nuestra asociación está anclada en profundos lazos históricos y culturales, 
así como en los principios compartidos de derecho internacional y los valores 
de ‘nuestros pueblos’”. 
 
En el año 2005 se deben terminar las negociaciones para el acuerdo con 
MERCOSUR. España es clave para definir estrategias conjuntas (América 
Latina-UE), para impulsar el reconocimiento de la diversidad cultural como 
“principio general de derecho internacional” en la futura Convención de la 
Diversidad Cultural que promueve la UNESCO, a fin de dar un marco jurídico 
internacional que permita ejercer la defensa de los intereses culturales de las 



naciones. Las relaciones UE-América Latina tienen hoy un valor claramente 
estratégico en las políticas nacionales de desarrollo sustentable, así como en 
materia de intercambios culturales y de integración económica. 
 
En relación con América Latina, la UE promueve el programa Alfa de 
integración de programas de formación entre las universidades europeas y 
latinoamericanas a través de Internet, y el programa Alba de becas para 
estudiantes latinoamericanos en Europa. España debería ser protagonista en 
estos programas, y también debería promover un mayor desarrollo de la 
Agencia Española de Cooperación Internacional del Ministerio de Asuntos 
Exteriores y reforzar acciones muy debilitadas como el Convenio Andrés Bello 
y la Organización de Estados Iberoamericanos para la Educación, la Ciencia y 
la Cultura. 
 
 

Europa. España y el mundo árabe-mediterráneo. España debería también 
ser protagonista del nexo de Europa con el mundo árabe y, más en concreto, 
con los países del Magreb y de la cuenca mediterránea. La región 
mediterránea es cuna de las tres grandes religiones monoteístas: judaísmo, 
cristianismo e Islam, tres culturas y un solo Dios, y crisol de pueblos y culturas. 
Sin embargo, el Mediterráneo es menos un centro natural destinado a ampliar 
la solidaridad que una frontera que separa mundos cultural, política, económica 
y políticamente alejados los unos de los otros, con mútliples estereotipos tales 
como Islam frente a cultura judeocristiana, naciones desarrolladas y 
subdesarrolladas, regímenes autoritarios y democráticos, etc. 
 
Pero también es verdad que el Mediterráneo es un encrucijada, como señala el 
historiador francés F. Braudel, que aunque esté dividido, por su propia 
naturaleza está abierto a las influencias y a los intercambios. 
 
A fin de que el Mediterráneo sea un lugar de cooperación, es necesario mejorar 
las relaciones interculturales. Hoy día los estereotipos culturales están en la 
base de numerosos conflictos. 
 
Desde Europa, es necesario comenzar por reconocer que la cultura europea es 
de hecho una cultura de culturas, a la cual el Islam ha contribuido de manera 
notable. Demasiado frecuentemente la idea que se muestra de otras 
civilizaciones es falsa y los medios de comunicación no ayudan a corregir esa 
imagen. Europa debe al Islam no sólo la transmisión de un gran patrimonio 
clásico en la Edad Media, sino también de progresos científicos en medicina, 
astronomía, matemáticas, lingüística y derecho internacional. 
 
A lo largo de los años ha habido luchas entre Europa y el mundo islámico, entre 
el Oriente y el Occidente, pero hoy en día importa más ver aquello que es 
común que aquello que nos separa. Se deberían poner en práctica programas 
de intercambio de estudiantes y de profesores, y desarrollar en el marco de la 
cooperación universitaria entre Europa y el mundo islámico iniciativas como la 
universidad Euroárabe. Desgraciadamente esta universidad se ha quedado 
reducida a un pequeño centro que funciona como seminario permanente, falto 
de recursos económicos con sede en Granada. Sería importante impulsar 



programas que puedan denominarse Averroes, a semejanza de los actuales 
programas Sócrates. Es cierto que desde la UE existe el programa Med y el 
programa Med-Media, pero de muy escasa eficacia. También existen las 
conferencias de regiones y ciudades del Mediterráneo, pero de poca utilidad. 
Es necesario que se cree una red de comunicación para establecer un diálogo 
social y cultural entre los pueblos de las riberas norte y sur del Mediterráneo. 
 
Es necesario constatar, sin embargo, que los medios de comunicación no 
tienen una influencia positiva sobre la percepción del mundo árabe entre el 
público. La información no circula de manera homogénea y equilibrada a través 
del Mediterráneo. De hecho, el menor desarrollo de los medios de 
comunicación de la región sur en relación con Europa occidental produce que 
la información circule casi en sentido único, por lo que los modelos de cultura 
europeos tienden a imponerse y las políticas de cooperación y relaciones 
culturales dan la impresión de ser intrusivas. 
 
Las televisiones europeas envían a los pueblos del sur imágenes poco 
satisfactorias para ellos mismos. Las personas más liberales se exasperan, y 
los islamistas fundamentalistas, que intentan dominar el campo político-cultural, 
encuentran la justificación suplementaria a su hostilidad con un Occidente 
“despreciable y decadente”. Los que quieren hacer prevalecer la excepción 
cultural en el seno de los GATT en Europa, deberían reflexionar ante la 
impotencia de los vecinos del sur delante de las fuerzas de los satélites 
europeos. Es necesario aprovechar el potencial de los inmigrantes árabes que 
conocen el idioma y viven en el tejido europeo, de modo que sirvan como canal 
o puente para el intercambio cultural. 
 
En el interior de los países árabes no existe una conciencia cultural de 
compartir valores comunes del Mediterráneo. Una encuesta de opinión 
efectuada recientemente en Túnez, y que podría tener un cierto valor general, 
muestra que solamente el 6% de las personas interrogadas se consideran 
como mediterráneas frente al 90% que se consideran exclusivamente árabes o 
musulmanes. 
 
El diagnóstico pesimista no puede ser desmentido sino a través de una cultura 
mediática alternativa en las dos riberas del Mediterráneo. Es necesario 
proponer medidas concretas para el establecimiento de un espacio informativo 
común entre las dos riberas, con el planteamiento global de los problemas de 
comunicación de la región. Efectuar un inventario de las dificultades de 
comunicación, malentendidos, estereotipos, imágenes negativas respectivas, 
dificultades de entendimiento en la propia lengua, carencia de estructuras 
adecuadas en los medios de comunicación. 
 
Se necesita efectuar un seguimiento de los principales medios de 
comunicación y de las agencias de información del norte y del sur 
mediterráneo, así como de los principales actores y líderes de opinión en temas 
del Mediterráneo. Dentro de estas acciones europeas, que se denominan 
políticas de vecindad, existe una cooperación europea, desde 1995, con diez 
países mediterráneos (Marruecos, Argelia, Túnez, Egipto, Palestina, Israel, 
Líbano, Jordania, Siria y Turquía). Desde el año 2000, el Programa Euromed 



Audiovisuel ha financiado seis proyectos que incluyen apoyos a la producción, 
la distribución y la explotación de coproducciones euromediterráneas. A partir 
de 2005, aportará igualmente su apoyo a la conservación del patrimonio 
cinematográfico y radiofónico y a la instauración de un marco jurídico protector 
de los derechos de autor y de la diversidad de la oferta. Euromed Audiovisuel 
permitirá asimismo que los profesionales de esos países mediterráneos se 
beneficien de la formación cofinanciada para los europeos por el programa 
MEDIA: escritura de guiones, utilización de la tecnología digital, montaje 
financiero, coproducción, comercialización de las películas... 
 
 Por su larga vinculación e historia de los árabes en España, nuestro país 
debería ser protagonista de todas las iniciativas europeas en el mundo árabe, 
principalmente en el Magreb y el Mediterráneo, fomentando además acciones 
nuevas, como por ejemplo reforzando el Instituto Europeo del Mediterráneo con 
sede en Barcelona. El prólogo de la primera edición de la gramática de la 
lengua castellana de la Real Academia Española de 1771 señalaba que “la 
lengua castellana consta de palabras fenicias, griegas, góticas, árabes y de 
otras lenguas de los que habitaron estas partes, y principalmente abundan las 
de origen latino”. Nuestro país es un ejemplo del fecundo mestizaje de las tres 
culturas. No cabe duda que la Declaración de Barcelona adoptada en la 
Conferencia Euro Mediterránea de noviembre de 1995 supuso el punto de 
partida para una acción global y conjunta euromediterránea a la que han 
seguido diversas iniciativas como la adopción de una carta Mediterránea. Sin 
embargo, el ambicioso proceso de Barcelona ha tenido escasa eficacia a pesar 
de que, en el año 2000, el Consejo Europeo aprobó una estrategia común 
sobre la región mediterránea, y de que la actual política de acción de vecindad 
ha adoptado planes parciales, como he señalado antes, en esta región. El 
mundo árabe es una zona vital para Europa por su posición geográfica, pero lo 
es especialmente para España por su vecindad y, en estos momentos, por el 
flujo emigratorio incesante que no se puede resolver, como algunos pretenden, 
con la construcción de campos de inmigrantes en el norte de África y Libia, sino 
con el desarrollode una cooperación equilibrada económica, social y cultural. 
 
En el informe sobre los objetos y las exigencias de la política española de 
Cooperación y Ayuda al Desarrollo aprobado por el Congreso de los Diputados 
en 1992, que ha marcado la acción externa desde España, se pone el acento 
en la cooperación con el Magreb, indicando que “especial atención debería 
dedicarse a la cooperación en el campo audiovisual, con la presencia española 
en la producción de vídeos culturales, educativos y científicos, reforzando 
nuestra presencia televisiva internacional con la emisión de telediarios 
españoles y retransmisiones deportivas”. Poco se ha hecho en este sentido. 
Las iniciativas para crear una cadena de televisión mediterránea desde España 
han fracasado. Hoy, la cultura de la mayoría de la población del Magreb sobre 
España queda reducida a la visión de los partidos de fútbol de la liga española 
y al conocimiento de los jugadores de los principales equipos. Por su parte, la 
Agencia EFE debería facilitar informaciones en lengua árabe, no sólo sobre 
acontecimientos o noticias generales, sino también sobre temas de ámbito 
cultural y científico. La Agencia EFE se debería comprometer a difundir las 
acciones docentes y de investigación de interés informativo que realicen las 
universidades andaluzas dirigidas al mundo árabe y facilitar el acceso y uso de 



sus redes y bancos de datos en proyectos de investigación que se acuerden 
entre las partes. 
 
El décimo aniversario de la Declaración de Barcelona, que tendrá lugar el 
próximo mes de noviembre, debe servir —señala el Consejo Europeo— para 
reforzar y dar un nuevo impulso al Proceso de Barcelona. El objetivo del 
Gobierno español parece ser tener una cumbre al más alto nivel, es decir, de 
jefes de Estado y de Gobierno, del mismo modo que la Unión Europea tiene 
cumbres con América Latina cada dos años, cumbres con Asia, como la que se 
acaba de celebrar hace poco, con Rusia, con Estados Unidos, es decir, no 
entendemos por qué la Unión Europea no puede tener una cumbre con 
nuestros países más inmediatos, como los del Mediterráneo. 
 
En relación con la acción cultural española, nuestro país debería liderar una 
acción especial con el Magreb, donde la labor del Instituto Cervantes 
coordinada con toda la acción exterior de los ministerios de asuntos exteriores 
y de cultura debería ser decisiva. En concreto, a mi parecer, Marruecos debería 
ser la punta de lanza y el modelo de acción intercultural en el mundo árabe. El 
español se habla en Marruecos desde 1492, año en el que se establecen 
colonias de judíos y musulmanes procedentes de la Península Ibérica, y a partir 
de principios del siglo XX han existido algunos centros docentes españoles. La 
reciente visita de los Reyes a Marruecos parece que ha servido para relanzar y 
poder avanzar en algunas iniciativas españolas paralizadas, como la 
reactivación del comité conjunto Averroes, o el de la construcción de una 
universidad en Tetuán para favorecer el desarrollo cultural, educativo y 
científico en toda la región. 
 
En conclusión, en la era de la globalización y de la sociedad de la información, 
España, desde Europa, debería desarrollar la especificidad que le da su 
historia, su lengua y su cultura para facilitar la convivencia y el diálogo 
intercultural europeo con otras regiones del mundo, especialmente con América 
Latina y el mundo árabe-mediterráneo, equilibrando al mismo tiempo el 
predominio principal del inglés en el mundo y sus ramificaciones en las 
industrias culturales. La nueva posición europea de España, su creciente 
economía y su realidad democrática deberían aprovecharse para que nuestro 
país sea protagonista en el diálogo mundial entre las civilizaciones para evitar 
la confrontación y facilitar los encuentros entre las personas y los pueblos, 
única garantía de paz frente a la violencia y la guerra. 
 
 

Bibliografía 
 
Tratado por el que se establece una Constitución para Europa. Edit. Real Instituto Elcano, 
Madrid 2004. 
 
Kant. M: La paz perpétua, Buenos Aires 1974 
 
J.J. Rousseau: Du contratc social, Edit. Seghers, París, 1971 
 
Lazarsfeld: The language of social research, Nueva York 1955 
 
Lippman, W.: Public Opinio, Nueva York 1992 



 
Joaquín Giró: Pluralismo y educación intercultural. Edit.La Rioja 2004 
 
Núñez Encabo, M: “Los nuevos medios de comunicación y los cambios culturales y sociales”. 
Del libro Estructura y cambio social. Centro de Investigaciones Sociológicas, Madrid 2001. 
 
Núñez Encabo, M: “Acción intercultural de los medios de comunicación”, en Revista Vela 
Mayor, Núm.5.Madrid 1995. 
 
VV. AA: Televisións d’Europe et inmigration. Institut National de l’Audiovisuel. París 1993 
 
UNESCO: Informe mundial sobre la comunicación y la información, 1999-2000. París 2000 
 
UNESCO: Declaración Universal de la diversidad cultural, París 2001. 
 
Divina Frau: “Excepción cultural, políticas nacionales y mundialización,” en Globalización 
industrias audiovisuales y diversidad cultural. Consejo audiovisual de Cataluña. 2002. 
 
Mattelart, A.: La mundialización de la comunicación. Edit. Paidos. Barcelona 1999. 
 
Fernández, Alfred: Los presupuestos del diálogo intercultural. Edit OIDEL, Ginebra, 2002 
 
Lodares, Juan Ramón: El porvenir del español. Edit. Taurus. Madrid 2005. 
 
La Unión Europea y América Latina ante la globalización. Edit. Asociación Periodistas 
Europeos. Madrid 
 
L’Europe et l’Afrique Méditerranéenne. Edit. Complexe, París 1979. 
 
La Carta del Mediterráneo. Oficina de España del Parlamento Europeo. Instituto Ciencia y Sociedad, 

Madrid 1997. 


