)
= o B o e 0

e, A i
PN TRUT /8 TTA 1T S
JEIN /A ]y

Meditaciones filosoficas (I1)

FRANCESCO DE NIGRIS*

| hombre griego, el que

por primera vez quiso

hacerse cargo de

descubrir el sentido ultimo

de la realidad, vivia en la
naturaleza: ésta era el mundo en el que
se movian todos los entes, incluso el
hombre. Encontrar el sentido Ultimo de
ese movimiento significaba buscar aquel
orden inmutable y trascendente en el que
todo, en una armonia geométrica
perfecta, tenia su comienzo y su fin. El
hombre se descubre filésofo en el
momento en que pretende descubrir la
esencia o idea de la naturaleza, su orden
inmutable; y en esta blsqueda se vale
de un supuesto fundamental: al ser él
mismo parte de la naturaleza, al ser ésta
el mundo de todas las cosas y de todos
los hombres, no duda de que pensar sea
ya pensar la naturaleza, de suerte que
las esencias de ésta fueran las mismas
formas puras del pensamiento. Eidos o
idea quiere decir figura o aspecto en el
sentido de lo que se ve —de la
naturaleza—; se emplea también como
sinbnimo  de morphé —forma— vy
también en el sentido de especie —en
Aristételes. De ahi que, si por un lado el
pensamiento al participar de la
naturaleza tiene, como ésta, movimiento
—el flujo constante de las opiniones, de

* Doctorando. Becado de Investigacion, U.C.M.

la doxa—, por otro participa también de
su mismo orden esencial. A raiz de esto,
por debajo de todo movimiento se puede
desvelar ese orden cuyo principio (arkhé)
es a la vez el fin (telés) del que todo brota
y hacia lo cual todo tiende. La idea —sea
en el sentido platénico o en el de la
sustancia segunda aristotélica— es el
término medio de la analogia de toda la
naturaleza y del pensamiento: todo ente
individual va siendo, va cambiando, pero
por debajo de sus cambios permanece lo
que es, ente; y pensar el ente, tener una
idea acerca del ente, significa pensar lo
gue es siendo, es decir, su esencia, que
es lo que permite al ente permanecer en
el ser con su consistencia(l). La esencia
tiene valor l6gico: informa el pensamiento
en el flujo de las opiniones; ontoldgico:
informa los entes por debajo de su
movimiento; teleolégico: justifica y da
razén del movimiento, de su principio y
de su fin; y finalmente teolégico, porque
las esencias también estan entre si
ordenadas en vista de la sustancia
perfecta, que al comprender todas las
categorias esenciales es el sustrato
(hipotesis) y patrimonio (ousia) de todas
las demas. Esta esencia es Dios, el ser
cuya esencia es la idea misma de
esencia, y por esto es pensamiento del
pensamiento, se basta a si mismo vy rige



el orden del universo entero. Esta es la
analogia que en Grecia permite al
hombre individual convivir en un mundo
comun, cuyo orden tiene un sentido
ultimo sagrado.

Sin embargo, esta analogia se quiebra
en el momento en que se duda de que
las ideas tengan la misma forma que la
naturaleza. La naturaleza, en realidad, es
algo que esta “fuera” del hombre, a quien
le llega a través de sus propios actos
(concepto que corresponde al sentido
moderno de las ideas). Pero, entonces,
scomo podré estar seguro de que los
actos no mienten? En efecto, suponer
gue mis ideas y las de los demas
hombres tengan la misma esencia de un
mundo que esta fuera de ellas es un
absurdo, considerando ademas que cada
hombre, en cuanto algo en si que existe
fuera de mis ideas, es a su vez una mera
conjetura que también se basa en éstas.
Solucionar esta aporia es la vocacion de
la filosofia moderna: hay que encontrar
una analogia cuyo término medio tenga
una existencia indubitable y un sentido
ultimo del que cada hombre pueda
participar en su individualidad
irreductible, por ser el fundamento ultimo
de un mundo comdun, de la convivencia.
Ahora bien, como anticipé en mi altimo
articulo(2): “esta realidad comin a cada
una de las personas individuales es,
precisamente, el ser persona; por ello la
Unica manera de salir del solipsismo es
encontrar  aquella  perspectiva o
metafisica desde la cual se comprende
que la persona, como realidad individual,
se constituye so6lo mediante otras
personas individuales en una
interpretacion reciproca que se funda en
un término medio, el cual es una idea
genérica de persona que cada una
comparte.” Y a esto afladimos que esta
“persona término  medio”, sustrato
(hipétesis) e patrimonio (ousia) de todos
los “seres personales” tiene su sentido
ultimo en Dios, en aquella Persona que
—como la idea de las ideas o como la
sustancia perfecta de Aristételes— hace
que toda persona sea persona. Sin
embargo, esta ineludible exigencia de la
filosofia llegard a ser plenamente
consciente sélo en las primeras décadas

del siglo veinte; y todavia hoy el no
percatarse de ella impide comprender los
avances enormes que precisamente en
aquellas décadas se dieron para
solucionar ese problema. El porqué de
tanto retraso se da, en primer lugar, por
el horizonte conceptual forjado durante
toda la etapa naturalista de la filosofia,
gue ha entendido la esencia a partir de
las cosas, de su movimiento, forjando
categorias conceptuales ajenas a la
condicion personal, al sentido del
proyecto histérico y biografico del
hombre. Entender el término medio de la
analogia como persona significaba
alcanzar una perspectiva filoséfica
mediante la cual el hombre pudiera tener
la evidencia de su caracter
intrinsecamente distinto del de las cosas,
comprender su relaciobn con éstas, con
las demas personas y con Dios, forma
suprema de la condicién personal.

El paso decisivo para que la filosofia
alcanzara esta perspectiva se encuentra
en el pensamiento de Ortega y de su
discipulo J. Marias, y su supuesto
fundamental en la filosofia
fenomenoldgica de Husserl, con todos los
limites histéricos que pertenecen a su
proyecto filoséfico. El fenomendlogo es el
hombre que pretende atenerse a sus
ideas y buscar las esencias de éstas para
reencontrarse con un mundo objetivo.
Pero para que las ideas tengan no sélo
un valor l6gico sino también ontoldgico,
para que sus esencias sean también las
esencias de los objetos, y para que estas
esencias, finalmente, sean las mismas
para cualquier sujeto que las piense,
Husserl inicialmente no da ninguna
solucion. Su proyecto mas urgente es el
de redescubrir las esencias de las ideas
por debajo de su movimiento que, por el
dominio  del psicologismo, habia
encerrado el yo en el caos de sus
sensaciones psiquicas. Para ello hay que
practicar la epoché: la reduccion del

mundo ingenuo de las ciencias
experimentales y de las metafisicas
abstractas al mundo de Ila actitud

puramente descriptiva de las esencias. El
fundamento sera el no admitir ninguna
tesis 0 posicion de existencias mas alla
del puro darse de cada objeto en la



peculiar cualidad del acto ponente en
gque se da —sensible o de pensamiento,
en todas sus vertientes—. Sin embargo,
mas que un método filoséfico que busca
la via hacia el sentido ultimo de la
realidad, la fenomenologia por lo pronto
se presenta como una técnica cuyo
supuesto es evitar la  actitud
interpretativa del hombre “ingenuo” que,
al admitir un mundo exterior y su
existencia psicofisica en éste, habia
interpretado y no puramente descrito.
Husserl, en lugar de buscar otra
interpretacion no ingenua que diera mas
auténticamente razon de la realidad,
pretende simplemente describir sin ver
gue la pura descripcibn en la vida
humana es siempre una interpretacion,
porque todo acto vital, incluso el
descriptivo, que se ejecuta desde la
epoché, tiene un porqué y un para qué
gue radica en una vida concreta.

Todo esto se hace evidente cuando
Husserl, al describir, tiene
inevitablemente que llegar a una
interpretacion de la realidad que dé
razon de su método descriptivo; de ahi
sus descripciones acerca de la estructura
universal de la conciencia, de su caracter
esencialmente intencional y reflexivo. La
conciencia puede volver
imaginativamente  sobre si  misma
neutralizando toda posicion de
existencia, lo cual permite intuir el
sentido de una vivencia, su esencia(3).
El objeto llega a darse desde escorzos
vitales en el tiempo subjetivo como lo
idéntico que permanece en el flujo
cambiante de las vivencias de la
conciencia; el objeto se constituye
trascendentalmente y se manifiesta en
toda su riqgueza noematica dentro de la
vida empirica de la conciencia. Husserl
lleva el idealismo a su version mas
refinada, y nos deja magnificas
exploraciones acerca de la percepcion,
de la atencion, de la imaginacion, de la
memoria, del conocimiento, del espacio y
del tiempo. Pero todas estas
interpretaciones que pretenden dar un
sentido radical a su método, haciéndolo
en rigor una metafisica, le llevan a
enfrentarse otra vez con el problema de
la existencia: la de un mundo

intersubjetivo dentro del mundo de la
conciencia individual. Husserl tiene que
encontrar en la conciencia aquel mundo
comun que los griegos ya tenian
ingenuamente dado en la naturaleza, y
cuyas esencias orientaban el sentido
tltimo de todas las demdas conciencias
individuales. Entiende que la Unica
manera de superar la interpretacion
solipsista es la de radicalizar sus
exigencias hasta encontrar otra
interpretacion mas radical que mostrara
sus insuficiencias. Pero la famosa
demostracion que lleva a cabo en sus
Meditaciones Cartesianas acerca de la
constitucion del otro en la conciencia, se
resiente, no obstante los grandes
avances teodricos alcanzados en esta
obra, del limite esencial del idealismo
reista de Husserl: el creer que la vivencia
de la conciencia es una vivencia de
objetos y no un proyecto, una vivencia
personal.

Husserl entiende que la reflexion de la
conciencia es la propiedad esencial que
permite al yo enriquecerse mediante una
interpretacién intrinseca, una
interpretacion infinita de si mismo; pero
cuando el yo reobra sobre sus vivencias
las cosifica, las trata como objetos
susceptibles de descripcién pura. A pesar
de distinguir las esencias materiales de
aguellas categoriales, comete aquel error
de cientificismo geométrico del que acusa
a Descartes(4) cuando interpreta las
vivencias en vista de unas esencias al
estilo naturalista griego. La vivencia

intencional es la correlacion
descriptivamente biunivoca y
complementaria entre un contenido

noético —el del acto— y su correlato
noematico —el de la cosa— mediante el
ser independiente, inmutable, atemporal
del objeto, que se escorza en la vivencia
empirica. La vivencia noético-noemaética
es una mera intencion significativa que
permite, en su imperfeccidon empirica, la
implecién eidética intuitiva de una
esencia perfecta. Una esencia que,
repito, aunque pertenezca a una region
ontolégica propiamente humana,
mantiene todas las propiedades de la
esencia-cosa de la sustancia realista. Por
este motivo el idealismo de Husserl es un



idealismo reista, un idealismo de cosas.
El idealismo dejar4 de ser de cosas, e
incluso dejard de ser idealismo, sélo en
el momento en que la filosofia se instale
en la auténtica reflexiéon: aquella
interpretacion intrinseca en que consiste
la vida humana y que obliga en todo
momento a quien vive a comprenderse a
si mismo en su circunstancia, a saber
circunstancialmente quién es. Lo cual
implica que toda vivencia sea una idea
concreta de persona, un esquema, figura
0 imagen concreta de la persona que en
todo momento pretendo ser.

Vamos a ver esto mas detenidamente, y
vamos finalmente a encontrar la analogia
personal: aquella que permite que la
persona se encuentre con las demas
personas y con Dios. Para ello es
inevitable encontrar una interpretacion
mas auténtica de la vivencia.

No es que en la vivencia no se den
objetos, sino que el ser de éstos es
incomprensible sin el quehacer vital en el
que funcionan, sin el proyecto de una
vida en que se vivifican. Un libro es lo
que se lee, lo que se puede quemar, lo
gue no me interesa... etc., porque yo soy
quien lo lee, quien lo quema, quien se
aburre con él, en definitiva, porque el
objeto se configura en mis proyectos,
porque es un elemento de un esquema
personal, del quien o persona que
pretendo ser. La esencia del libro, el que
es, su concepto, es un patrimonio de
posibilidades personales que radican en
mi vida, cuya verdadera imagen es mi
mundo: el mundo en el que me
encuentro, desde el cual y en vista del
cual mi proyecto presente —la persona
gue pretendo ser aqui y ahora— cobra
sentido. La vida, si quisiéramos
actualizar la visidén sustancialista, es una
sustancia en el sentido de que es un
patrimonio de formas, de proyectos
personales que actlan como la materia
—en el sentido aristotélico de “de
que”(5) que esta continuamente
configurdndose o reinterpretdndose en
su totalidad en cada proyecto presente,
el cual, en la medida en que ya no lo es,
a su vez se deposita y entra a formar
parte de esa misma materia. La imagen

de cada una de mis vivencias es, pues, la
de un mundo en cuanto totalidad de
esquemas 0O proyectos personales
orientados en vista de este presente que,
al encontrar su razon en todos ellos, al
mismo tiempo los reinterpreta, les vuelve
a dar forma.

Si ahora volvemos una vez mas a
Husserl(6), entendemos la profunda
distancia que lo separa de esta vision.
Atenerse a lo dado significa, para él,
describir los modos de darse de cada
objeto en su correlacion noético-
noematica, pero estos objetos son
abstractos, estan separados de los
proyectos personales que son los objetos
que primariamente se dan. Esta
mutilacién de la realidad que Husserl
practica mediante la epoché hace que el
objeto primario de la vivencia, la persona
0 proyecto, se reduzca a un objeto
cientifico, que cuenta sélo con una
porcion de lo real: la cosa. En realidad, al
proyectarme, o mejor dicho, al estar
proyectando ahora un esquema o figura
de quien voy a ser, el auténtico objeto es
su inmediata “cristalizacion” o]
cosificacion en el momento que ya no es
ahora. Por ello el objeto es el correlato de
quien soy, es decir, un esquema o figura
de persona. De este objeto fundamental
podemos abstraer objetos de todo tipo —
sensibles o de pensamiento en todas sus
vertientes—, pero cuyo ser es personal,
se lo da quien, en los proyectos de su
vida concreta, puede actualizar las
posibilidades vitales de aquel objeto.

Ahora bien, hemos encontrado una idea
de la consistencia del mundo pero
todavia no hemos dicho nada acerca de
la posibilidad o necesidad de que en este
mundo me encuentre con otras personas.
¢, COmo esta perspectiva filoso6fica puede
permitirnos trascender este mundo que
sigue siendo individual, para
reencontrarnos con un mundo
interindividual y con Dios como su ultimo
fundamento?

A la fenomenologia como ciencia pura no
le interesa ninguna idea del hombre en
cuanto sujeto empirico, en cuanto
realidad psicofisica histérica o vital —y



por ello, de las cosas en cuanto
pragmatas, que es sSu auténtica
etimologia —, pues todo cambio implicito
en los sentidos o en la historia
transformaria las ideas en sensaciones
psiquicas o en opiniones histéricas, y no

en entes ideales, atemporales,
inmutables, con una existencia
ontolégica absoluta, en si. Husserl

pretendia mediante su epoché volver a
un mundo de esencias puras, por esto su
concepto de esencia no tenia ningun
atributo personal: los objetos de la
conciencia pura no tenian un porqué y un
para qué, un sentido histérico-vital, asi
como su intencionalidad ningun caracter
de proyecto personal, de un espontaneo
reflexionar la persona sobre si misma
para comprenderse circunstancialmente.
Husserl no se encontrd, en definitiva, con
todo lo que sigue.

Muchos objetos de mi  mundo,
practicamente todos, llegan a él ya con
su patrimonio de esencias. Un libro, un
coche, una casa o incluso la filosofia con
todas sus ideas, son objetos que remiten
a esquemas biograficos ya dados y que
yo recibo progresivamente en mi vida,
desde el momento en que nhazco, sin
haberlos vivido originariamente, sin
haber descubierto yo su ser. ¢(Qué
significa esta evidencia tan fundamental?
Que en mi mundo hay esquemas
biograficos que proceden de otros
mundos, de otras vidas, y que, en rigor,

la mia en gran parte transcurre
reviviendo, desde mis vivencias
individuales e irreductibles, esencias

biograficas de un mundo que ya
encuentro y que es el mundo historico, el
mundo de la humanidad. Este mundo,
que es la materia primera desde la cual
cada vida va configurandose, es recibido
por el individuo mediante formas de
convivencias que pertenecen a ambitos
desde los méas generales —el pais, la
region, la ciudad— hasta los mas
especificos —el amigo, la familia, el
matrimonio—. Vivir significa, desde su
comienzo, personalizar, hacer propio un
mundo que no es el nuestro, y en las
infinitas vertientes en que cada individuo
lo hace en su vida concreta consiste el
verdadero principio de individualizacién

de cada persona. A raiz de esto podemos
repensar, desde una perspectiva nueva,
la gran intuicion de Leibnitz segun la cual
particula in minima micat integer orbis:
cada vida individual es una perspectiva
Unica que implica toda la humanidad,
pues se nutre de todas las infinitas
perspectivas de cada individuo, que son
los infinitos caminos o métodos en que,
como veremos, cada uno comprende e
intensifica su personalidad.

A la luz de todo esto se entiende,
finalmente, que en el mundo individual
encontramos un mundo anterior a él: el
de la convivencia, a partir del cual y en
vista del cual cada individuo encuentra su
condicion personal. Ya Ortega vio con
perfecta claridad que en todo trato
personal el nosotros es aquella
interpretacidon reciproca que permite a
cada individuo ser “hombre” antes de
toda sucesiva individualizacién. El
nosotros es el mundo, en cuanto conjunto
de esquema biogréfico del hombre, que
confiere un sentido humano a los
proyectos de cada hombre, de suerte que
al intensificarse el trato humano cada uno
puede manifestar al otro su personalidad,
es decir, su manera irreductible de
habitar el mundo de la convivencia. El
hombre es, en definitiva, el término medio
de la analogia personal: cada individuo
necesita otros individuos para
encontrarse consigo mismo, para que
frente a ellos se encuentre con su
personalidad o unicidad biogréfica. Pero
para que cada uno se comprenda a
través del otro necesita antes una idea
abstracta de hombre de la que cada
individuo participa y desde la cual cada
proyecto tenga un sentido en la
convivencia; un sentido, en definitiva,
humano.

Vemos, pues, que el hombre social es el
mundo comuin que funciona como el
primer sustrato material de las infinitas
formas de la vida individual; pero antes
de seguir creo que es preciso facilitar al
lector un breve resumen de sus notas
esenciales. En primer lugar, el hombre
social no es nadie en particular, en el
sentido de que no es ningun individuo
humano concreto: es el sistema de



esquemas biograficos que brota de los
individuos pero es anterior —en cuanto
es el supuesto— a la constitucién, en
cada uno, de su personalidad individual,
pues representa una interpretacion
genérica de la persona desde la cual y
en vista de la cual cada individuo puede
comprenderse y comprender a los otros.
Ademas, por un lado, el esquema mas
general de esta interpretacion que es el
hombre, aparte el caso de Adan y Eva,
se recibe del contexto historico social en
el que nos toca vivir y con el cual nos
hacemos hombres de nuestro tiempo;
pero, por otro, el modo en que cada vida
recibe este esquema no es nunca el
mismo: nadie nunca lo vive de una forma
pura sino lo revive personalizandose en
él y con él. Finalmente, esta dialéctica
intrinseca de cada individuo en la
convivencia, su intrinseco trascenderla
individualizadndose en ella, hace que los
esquemas biograficos sociales estén
constantemente cambiando, en suma,
hace que haya una historia que sea una
historia de la sociedad, es decir, del
hombre.

Ahora bien, podemos concluir, a raiz de
todo esto, que la persona es una realidad
cuya unicidad implica la maxima
universalidad, porque su proyecto de
comprension intrinseca, su pretender
comprenderse a si misma, implica la
comprension de las demdas personas.
Pero la comprensién de si misma y de
las otras personas en cuanto individuos
no es instantanea, porque el ser
humano, aparte el caso de Adan y Eva,
no tiene ya dada aquella persona cuya
vida es el mundo desde el cual y en vista
del cual cada uno puede proyectarse
como quien verdaderamente es. Esta
persona, que es Dios, el hombre no la
tiene dada, tiene que encontrarla, lo cual
hace que su proyecto sea
intrinsecamente histérico, que su mundo
sea social. Dios, pues, serda aquella
Persona que cada hombre busca para
vivir una vida constantemente plena y a
la vez inagotable, en cuanto su Vida es
el &mbito de la convivencia en que cada
persona tendr4d un sentido a la vez
individual y universal, al estar en El
comprendidos  simultAneamente  los

infinitos proyectos individuales de la

humanidad.

Por esto, Dios es el paraiso o Mundo que
da razén del proyecto histérico del
hombre, cuyo precipitado es el nosotros,
el hombre histérico y social. Este, en
cuanto precipitado de la busqueda del
Amor, de Dios, explica, en primer lugar,
por qué Dios en la vida humana aparece
en esta doble vertiente aparentemente
contradictoria —coincidentia
oppositorum, como ensefia el gran
Nicolds de Cusa—: es aquello que mas
necesito y que a la vez mas dificilmente
encuentro; es aquella presencia que se
funda en radical ausencia. En segundo
lugar, si Dios es Quien comprende todos
nuestros proyectos, significa que nos
permite  convivir  comprendiéndonos
directamente como individuos, sin tener
antes, para personalizarnos, que
despersonalizarnos en el hombre social.
Dios es la Persona que es el Camino, el
Método, en cuanto quien vive en El, en
su Mundo, en su Vida, hace la propia
infinita, inagotable, es decir, perdurable,
porque El es el Amor o Logos que
comprende o ama infinitamente a cada
persona: quien vive en él comprende la

rigueza infinita e inagotable de sus
proyectos en las demas vidas
individuales, sin que estos se

despersonalicen en el hombre social.

La frase de Ortega “Yo soy yo y mi
circunstancia, y si no la salvo a ella no
me salvo yo” encuentra su fundamento
radical si se entiende que el proyecto del
hombre es un proyecto de amor, de
comprension —abrazar, envolver y a la
vez captar, aprehender—, y su sentido,
su salvacion, radica en encontrar en
nuestra circunstancia Quien infinitamente
ama a cada uno y que, por ello, permite
amarnos como hermanos. La
intencionalidad fenomenolégica como
mera correlacién entre acto y objeto tiene
gue ser transformada en proyecto
personal de comprension circunstancial,
y las esencias en esquemas de
implicacién biografica —la materia— que
a su vez se complican —se reconfiguran
o reinforman— en cada presente en vista
de mi proyecto actual. El sentido de la



vida no puede ser el de reobrar sobre si
misma para buscar un mundo absoluto
de esencias de cosas, en cuanto mi vida
es ya mundo, y mi proyecto vital es
comprenderme 0 amarme
circunstancialmente, lo cual quiere decir
amando a las demas personas, que son,
cada una, el infinito patrimonio de mi
personalizacion. Y Dios es el Amor, el
Logos, la Razén Divina que pone en
conexién todos los proyectos
individuales, es el Mundo que
comprende todos los proyectos en sus
infinitas y sistematicas complicaciones,
asegurando la constante e inagotable
plenitud de cada vida. La filosofia, al
buscar esta sistematicidad, busca a Dios;
al hacerse, como decia Ortega, “ciencia
general del amor”, busca al Amor.

Recapitulando: la persona —el primer yo
de la férmula de Ortega— es un
proyecto, una pretensién de amor, de
com-prensién circunstancial —yo y mi
circunstancia—; su vida consiste
analiticamente en amar, amar es su
vocacién necesaria y por ello universal;
pero la vida no tiene ya dado el camino,
el método para amar, sino que tiene que
encontrarlo. Este camino no pasa por
una idea de las cosas, sino por una idea
de la persona que permita a cada uno
comprenderse comprendiendo a las
demds, en vista de aquella Persona que
permite la comprensién radical, pues
ama, com-prende infinitamente a cada
individuo, haciéndolo universal,
liberandolo en sus proyectos de los
limites histéricos y sociales, permitiendo
la infinita intensificacion de sus
vocaciones concretas de amor. Pero si
esta Persona, Dios, se presenta en la
vida humana como su nhecesaria
culminacién, como supuesto de su
esencial proyecto de amor, Su realidad
no esta dada; es decir, Su presencia
radica en radical ausencia; de ahi que
amar, para el hombre, es un proyecto
empirico, circunstancial, en suma
historico. Consiste en un movimiento de
ida y de vuelta entre lo individual y lo
convivencial, y su precipitado es el
nosotros, el hombre social, el mundo
histérico de la convivencia, que se
extiende desde lo mas general —la

sociedad— hasta lo mas intimo —todas
las formas de convivencia
interindividual—;, y la vida auténtica
consiste en recorrer este camino para
com-prender aquella Perspectiva,
Persona o Mundo de amor o
comprension en que cada individuo se
personaliza inagotable e plenamente con
los demas individuos en cuanto tales. El
amor hacia las deméas personas, el
ofrecer nuestra comprension para que las
personas se comprendan y nosotros con
ellas y en ellas, es, concretamente, el
método para encontrar a Dios, que es
Quien comprende y habita a cada uno.
En definitiva: Dios, en cuanto es el Amor
supuesto de la comprensién infinita de
cada persona con las demas, es Quien
permite la vida perdurable en cuanto en
El, en su Amor, Vida, Mundo o Paraiso,
cada individuo puede reinterpretarse
plena, infinita y libremente —sin los
limites historicos de la incomprensién, del
odio— con las infinitas posibilidades de
las deméas vidas individuales, porque
Dios es el ambito en que lo individual
coincide con lo universal, porque es el
Ambito en que la vocacién de Amor
individual es plena en la convivencia.

* % %

La filosofia, como vio con maxima
claridad Aristételes, es ciencia del ente
en cuanto ente, de la sustancia y de Dios;
lo cual quiere decir ciencia de la totalidad,
de la realidad y del principio y fin del
todo, esto es, de la realidad o sustancia
perfecta que da razon de la totalidad.
Esta ciencia tiene a Dios como objeto y
como sujeto, pues Dios es el fin del
filosofo y a la vez es el ente que posee la
filosofia, el conocimiento de la totalidad
de los entes. Toda filosofia que pretenda
ser tal, tiene que seguir estos pasos; Yy
los pasos que la filosofia contemporanea
ha dado para alcanzar una nueva, radical
sistematicidad son aquellos que han
llevado a la verdadera sustancia o
realidad que permite el método, el
camino del conocimiento: la persona. Al
centrarse la filosofia en la persona se
entiende que la vida es esencialmente
convivencial, y por ello, camino hacia la
totalidad, hacia Dios. Como hemos visto,



para dar este paso ha sido decisiva la
fenomenologia, que ha tenido su
precursor en Brentano, el gran maestro
de Husserl. Pero la idea de la
intencionalidad de la conciencia como
mera correlacion entre acto y objeto para
fines puramente descriptivos tenia que
ser vivificada con una idea de la vida
humana, asi como los existencialismos e
historicismos y  pragmatismos —
Kierkegaard, Nietzsche, Dilthey, James,
Unamuno...— reclamaban. De ahi que
Ortega entienda la intencionalidad como
proyecto, y la vida como pretensién de
comprension de uno mismo mediante su
circunstancia y, por ello, esencialmente
mediante las deméas personas, saliendo
asi definitivamente del solipsismo vy
permitiendo a Julian Marias centrarse en
la condicion personal, y, de este modo,
forjar una rigurosa antropologia que
radica en una metafisica de la persona.
Y todo fil6sofo, ahora que la filosofia ha
encontrado su tema fundamental, tiene,
como pretendia  AristOteles, que
encontrar en la vida, en la sustancia, a
Dios, la sustancia perfecta, el patrimonio
e hipotesis del amor y comprensién entre
personas, en cuanto es el Amor que
ama, comprende y salva la circunstancia
de cada uno de nosotros.

Notas

(1) Ente, es el participio presente del verbo
ser: lo que es, es decir lo que consiste, el
“consistente” (Cf. J. Marias Biografia de la
filosofia, p. 445, Obras, Tomo II).

(2) Cf. Meditaciones filosoficas (I); Cuenta y
Razén, n°® 134.

(3) Cf. acerca de la idea de neutralizacion el
espléndido capitulo 1V, seccién tercera, de
las Ideas, y su fundamento en la
Investigacion V, cap. 5 de las Investigaciones
Légicas.

(4) Meditaciones Cartesianas, Fondo de
Cultura Econémica, p.66.

(5) Cf. Introduccion a la filosofia, cap. VI 55.
(6) Tiene que perdonarme el lector tanta

insistencia, pero todavia hoy los que se han
dedicado a estudiar la fenomenologia y la

razon vital han demostrado escasa capacidad
de profundizar hacia el sentido dltimo de
ambas. En los mejores trabajos observo una
cierta comprension de la fenomenologia
acompafiada por un desconocimiento de la
filosofia de Ortega y de J. Marias, lo cual
impide reobrar con éstas sobre aquélla y
descubrir su verdadero alcance filoséfico.



