
 1

l hombre griego, el que 
por primera vez quiso 
hacerse cargo de 
descubrir el sentido último 
de la realidad, vivía en la 

naturaleza: ésta era el mundo en el que 
se movían todos los entes, incluso el 
hombre. Encontrar el sentido último de 
ese movimiento significaba buscar aquel 
orden inmutable y trascendente en el que 
todo, en una armonía geométrica 
perfecta, tenía su comienzo y su fin. El 
hombre se descubre filósofo en el 
momento en que pretende descubrir la 
esencia o idea de la naturaleza, su orden 
inmutable; y en esta búsqueda se vale 
de un supuesto fundamental: al ser él 
mismo parte de la naturaleza, al ser ésta 
el mundo de todas las cosas y de todos 
los hombres, no duda de que pensar sea 
ya pensar la naturaleza, de suerte que 
las esencias de ésta fueran las mismas 
formas puras del pensamiento. Eidos o 
idea quiere decir figura o aspecto en el 
sentido de lo que se ve —de la 
naturaleza—; se emplea también como 
sinónimo de morphé —forma— y 
también en el sentido de especie —en 
Aristóteles. De ahí que, si por un lado el 
pensamiento al participar de la 
naturaleza tiene, como ésta, movimiento 
—el flujo constante de las opiniones, de 

la doxa—, por otro participa también de 
su mismo orden esencial. A raíz de esto, 
por debajo de todo movimiento se puede 
desvelar ese orden cuyo principio (arkhé) 
es a la vez el fin (telós) del que todo brota 
y hacia lo cual todo tiende. La idea —sea 
en el sentido platónico o en el de la 
sustancia segunda aristotélica— es el 
término medio de la analogía de toda la 
naturaleza y del pensamiento: todo ente 
individual va siendo, va cambiando, pero 
por debajo de sus cambios permanece lo 
que es, ente; y pensar el ente, tener una 
idea acerca del ente, significa pensar lo 
que es siendo, es decir, su esencia, que 
es lo que permite al ente permanecer en 
el ser con su consistencia(1). La esencia 
tiene valor lógico: informa el pensamiento 
en el flujo de las opiniones; ontológico: 
informa los entes por debajo de su 
movimiento; teleológico: justifica y da 
razón del movimiento, de su principio y 
de su fin; y finalmente teológico, porque 
las esencias también están entre sí 
ordenadas en vista de la sustancia 
perfecta, que al comprender todas las 
categorías esenciales es el sustrato 
(hipótesis) y patrimonio (ousía) de todas 
las demás. Esta esencia es Dios, el ser 
cuya esencia es la idea misma de 
esencia, y por esto es pensamiento del 
pensamiento, se basta a sí mismo y rige 

 

Meditaciones filosóficas (II) 
 
 

FRANCESCO DE NIGRIS* 

E 

* Doctorando. Becado de Investigación, U.C.M. 
 



 2

el orden del universo entero. Esta es la 
analogía que en Grecia permite al 
hombre individual convivir en un mundo 
común, cuyo orden tiene un sentido 
último sagrado.  
     
Sin embargo, esta analogía se quiebra 
en el momento en que se duda de que 
las ideas tengan la misma forma que la 
naturaleza. La naturaleza, en realidad, es 
algo que está “fuera” del hombre, a quien 
le llega a través de sus propios actos 
(concepto que corresponde al sentido 
moderno de las ideas). Pero, entonces, 
¿cómo podré estar seguro de que los 
actos no mienten? En efecto, suponer 
que mis ideas y las de los demás 
hombres tengan la misma esencia de un 
mundo que está fuera de ellas es un 
absurdo, considerando además que cada 
hombre, en cuanto algo en sí que existe 
fuera de mis ideas, es a su vez una mera 
conjetura que también se basa en éstas. 
Solucionar esta aporía es la vocación de 
la filosofía moderna: hay que encontrar 
una analogía cuyo término medio tenga 
una existencia indubitable y un sentido 
último del que cada hombre pueda 
participar en su individualidad 
irreductible, por ser el fundamento último 
de un mundo común, de la convivencia. 
Ahora bien, como anticipé en mi último 
artículo(2): “esta realidad común a cada 
una de las personas individuales es, 
precisamente, el ser persona; por ello la 
única manera de salir del solipsismo es 
encontrar aquella perspectiva o 
metafísica desde la cual se comprende 
que la persona, como realidad individual, 
se constituye sólo mediante otras 
personas individuales en una 
interpretación recíproca que se funda en 
un término medio, el cual es una idea 
genérica de persona que cada una 
comparte.” Y a esto añadimos que esta 
“persona término medio”, sustrato 
(hipótesis) e patrimonio (ousía) de todos 
los “seres personales” tiene su sentido 
último en Dios, en aquella Persona que 
—como la idea de las ideas o como la 
sustancia perfecta de Aristóteles— hace 
que toda persona sea persona. Sin 
embargo, esta ineludible exigencia de la 
filosofía llegará a ser plenamente 
consciente sólo en las primeras décadas 

del siglo veinte; y todavía hoy el no 
percatarse de ella impide comprender los 
avances enormes que precisamente en 
aquellas décadas se dieron para 
solucionar ese problema. El porqué de 
tanto retraso se da, en primer lugar, por 
el horizonte conceptual forjado durante 
toda la etapa naturalista de la filosofía, 
que ha entendido la esencia a partir de 
las cosas, de su movimiento, forjando 
categorías conceptuales ajenas a la 
condición personal, al sentido del 
proyecto histórico y biográfico del 
hombre. Entender el término medio de la 
analogía como persona significaba 
alcanzar una perspectiva filosófica 
mediante la cual el hombre pudiera tener 
la evidencia de su carácter 
intrínsecamente distinto del de las cosas, 
comprender su relación con éstas, con 
las demás personas y con Dios, forma 
suprema de la condición personal. 
     
El paso decisivo para que la filosofía 
alcanzara esta perspectiva se encuentra 
en el pensamiento de Ortega y de su 
discípulo J. Marías, y su supuesto 
fundamental en la filosofía 
fenomenológica de Husserl, con todos los 
límites históricos que pertenecen a su 
proyecto filosófico. El fenomenólogo es el 
hombre que pretende atenerse a sus 
ideas y buscar las esencias de éstas para 
reencontrarse con un mundo objetivo. 
Pero para que las ideas tengan no sólo 
un valor lógico sino también ontológico, 
para que sus esencias sean también las 
esencias de los objetos, y para que estas 
esencias, finalmente, sean las mismas 
para cualquier sujeto que las piense, 
Husserl inicialmente no da ninguna 
solución. Su proyecto más urgente es el 
de redescubrir las esencias de las ideas 
por debajo de su movimiento que, por el 
dominio del psicologismo, había 
encerrado el yo en el caos de sus 
sensaciones psíquicas. Para ello hay que 
practicar la epoché: la reducción del 
mundo ingenuo de las ciencias 
experimentales y de las metafísicas 
abstractas al mundo de la actitud 
puramente descriptiva de las esencias. El 
fundamento será el no admitir ninguna 
tesis o posición de existencias más allá 
del puro darse de cada objeto en la 



 3

peculiar cualidad del acto ponente en 
que se da —sensible o de pensamiento, 
en todas sus vertientes—. Sin embargo, 
más que un método filosófico que busca 
la vía hacia el sentido último de la 
realidad, la fenomenología por lo pronto 
se presenta como una técnica cuyo 
supuesto es evitar la actitud 
interpretativa del hombre “ingenuo” que, 
al admitir un mundo exterior y su 
existencia psicofísica en éste, había 
interpretado y no puramente descrito. 
Husserl, en lugar de buscar otra 
interpretación no ingenua que diera más 
auténticamente razón de la realidad, 
pretende simplemente describir sin ver 
que la pura descripción en la vida 
humana es siempre una interpretación, 
porque todo acto vital, incluso el 
descriptivo, que se ejecuta desde la 
epoché, tiene un porqué y un para qué 
que radica en una vida concreta. 
     
Todo esto se hace evidente cuando 
Husserl, al describir, tiene 
inevitablemente que llegar a una 
interpretación de la realidad que dé 
razón de su método descriptivo; de ahí 
sus descripciones acerca de la estructura 
universal de la conciencia, de su carácter 
esencialmente intencional y reflexivo. La 
conciencia puede volver 
imaginativamente sobre sí misma 
neutralizando toda posición de 
existencia, lo cual permite intuir el 
sentido de una vivencia, su esencia(3). 
El objeto llega a darse desde escorzos 
vitales en el tiempo subjetivo como lo 
idéntico que permanece en el flujo 
cambiante de las vivencias de la 
conciencia; el objeto se constituye 
trascendentalmente y se manifiesta en 
toda su riqueza noemática dentro de la 
vida empírica de la conciencia. Husserl 
lleva el idealismo a su versión más 
refinada, y nos deja magníficas 
exploraciones acerca de la percepción, 
de la atención, de la imaginación, de la 
memoria, del conocimiento, del espacio y 
del tiempo. Pero todas estas 
interpretaciones que pretenden dar un 
sentido radical a su método, haciéndolo 
en rigor una metafísica, le llevan a 
enfrentarse otra vez con el problema de 
la existencia: la de un mundo 

intersubjetivo dentro del mundo de la 
conciencia individual. Husserl tiene que 
encontrar en la conciencia aquel mundo 
común que los griegos ya tenían 
ingenuamente dado en la naturaleza, y 
cuyas esencias orientaban el sentido 
último de todas las demás conciencias 
individuales. Entiende que la única 
manera de superar la interpretación 
solipsista es la de radicalizar sus 
exigencias hasta encontrar otra 
interpretación más radical que mostrara 
sus insuficiencias. Pero la famosa 
demostración que lleva a cabo en sus 
Meditaciones Cartesianas acerca de la 
constitución del otro en la conciencia, se 
resiente, no obstante los grandes 
avances teóricos alcanzados en esta 
obra, del límite esencial del idealismo 
reista de Husserl: el creer que la vivencia 
de la conciencia es una vivencia de 
objetos y no un proyecto, una vivencia 
personal.  
     
Husserl entiende que la reflexión de la 
conciencia es la propiedad esencial que 
permite al yo enriquecerse mediante una 
interpretación intrínseca, una 
interpretación infinita de sí mismo; pero 
cuando el yo reobra sobre sus vivencias 
las cosifica, las trata como objetos 
susceptibles de descripción pura. A pesar 
de distinguir las esencias materiales de 
aquellas categoriales, comete aquel error 
de cientificismo geométrico del que acusa 
a Descartes(4)  cuando interpreta las 
vivencias en vista de unas esencias al 
estilo naturalista griego. La vivencia 
intencional es la correlación 
descriptivamente biunívoca y 
complementaria entre un contenido 
noético —el del acto— y su correlato 
noemático —el de la cosa— mediante el 
ser independiente, inmutable, atemporal 
del objeto, que se escorza en la vivencia 
empírica. La vivencia noético-noemática 
es una mera intención significativa que 
permite, en su imperfección empírica, la 
impleción eidética intuitiva de una 
esencia perfecta. Una esencia que, 
repito, aunque pertenezca a una región 
ontológica propiamente humana, 
mantiene todas las propiedades de la 
esencia-cosa de la sustancia realista. Por 
este motivo el idealismo de Husserl es un 



 4

idealismo reista, un idealismo de cosas. 
El idealismo dejará de ser de cosas, e 
incluso dejará de ser idealismo, sólo en 
el momento en que la filosofía se instale 
en la auténtica reflexión: aquella 
interpretación intrínseca en que consiste 
la vida humana y que obliga en todo 
momento a quien vive a comprenderse a 
sí mismo en su circunstancia, a saber 
circunstancialmente quién es. Lo cual 
implica que toda vivencia sea una idea 
concreta de persona, un esquema, figura 
o imagen concreta de la persona que en 
todo momento pretendo ser.        
     
Vamos a ver esto más detenidamente, y 
vamos finalmente a encontrar la analogía 
personal: aquella que permite que la 
persona se encuentre con las demás 
personas y con Dios. Para ello es 
inevitable encontrar una interpretación 
más auténtica de la vivencia. 
     
No es que en la vivencia no se den 
objetos, sino que el ser de éstos es 
incomprensible sin el quehacer vital en el 
que funcionan, sin el proyecto de una 
vida en que se vivifican. Un libro es lo 
que se lee, lo que se puede quemar, lo 
que no me interesa… etc., porque yo soy 
quien lo lee, quien lo quema, quien se 
aburre con él, en definitiva, porque el 
objeto se configura en mis proyectos, 
porque es un elemento de un esquema 
personal, del quien o persona que 
pretendo ser. La esencia del libro, el que 
es, su concepto, es un patrimonio de 
posibilidades personales que radican en 
mi vida, cuya verdadera imagen es mi 
mundo: el mundo en el que me 
encuentro, desde el cual y en vista del 
cual mi proyecto presente —la persona 
que pretendo ser aquí y ahora— cobra 
sentido. La vida, si quisiéramos 
actualizar la visión sustancialista, es una 
sustancia en el sentido de que es un 
patrimonio de formas, de proyectos 
personales que actúan como la materia 
—en el sentido aristotélico de “de 
que”(5)— que está continuamente 
configurándose o reinterpretándose en 
su totalidad en cada proyecto presente, 
el cual, en la medida en que ya no lo es, 
a su vez se deposita y entra a formar 
parte de esa misma materia. La imagen 

de cada una de mis vivencias es, pues, la 
de un mundo en cuanto totalidad de 
esquemas o proyectos personales 
orientados en vista de este presente que, 
al encontrar su razón en todos ellos, al 
mismo tiempo los reinterpreta, les vuelve 
a dar forma. 
     
Si ahora volvemos una vez más a 
Husserl(6), entendemos la profunda 
distancia que lo separa de esta visión. 
Atenerse a lo dado significa, para él, 
describir los modos de darse de cada 
objeto en su correlación noético-
noemática, pero estos objetos son 
abstractos, están separados de los 
proyectos personales que son los objetos 
que primariamente se dan. Esta 
mutilación de la realidad que Husserl 
practica mediante la epoché hace que el 
objeto primario de la vivencia, la persona 
o proyecto, se reduzca a un objeto 
científico, que cuenta sólo con una 
porción de lo real: la cosa. En realidad, al 
proyectarme, o mejor dicho, al estar 
proyectando ahora un esquema o figura 
de quien voy a ser, el auténtico objeto es 
su inmediata “cristalización” o 
cosificación en el momento que ya no es 
ahora. Por ello el objeto es el correlato de 
quien soy, es decir, un esquema o figura 
de persona. De este objeto fundamental 
podemos abstraer objetos de todo tipo —
sensibles o de pensamiento en todas sus 
vertientes—, pero cuyo ser es personal, 
se lo da quien, en los proyectos de su 
vida concreta, puede actualizar las 
posibilidades vitales de aquel objeto. 
     
Ahora bien, hemos encontrado una idea 
de la consistencia del mundo pero 
todavía no hemos dicho nada acerca de 
la posibilidad o necesidad de que en este 
mundo me encuentre con otras personas. 
¿Cómo esta perspectiva filosófica puede 
permitirnos trascender este mundo que 
sigue siendo individual, para 
reencontrarnos con un mundo 
interindividual y con Dios como su último 
fundamento? 
     
A la fenomenología como ciencia pura no 
le interesa ninguna idea del hombre en 
cuanto sujeto empírico, en cuanto 
realidad psicofísica histórica o vital —y 



 5

por ello, de las cosas en cuanto 
pragmatas, que es su auténtica 
etimología —, pues todo cambio implícito 
en los sentidos o en la historia 
transformaría las ideas en sensaciones 
psíquicas o en opiniones históricas, y no 
en entes ideales, atemporales, 
inmutables, con una existencia 
ontológica absoluta, en sí. Husserl 
pretendía mediante su epoché volver a 
un mundo de esencias puras, por esto su 
concepto de esencia no tenía ningún 
atributo personal: los objetos de la 
conciencia pura no tenían un porqué y un 
para qué, un sentido histórico-vital, así 
como su intencionalidad ningún carácter 
de proyecto personal, de un espontáneo 
reflexionar la persona sobre sí misma 
para comprenderse circunstancialmente. 
Husserl no se encontró, en definitiva, con 
todo lo que sigue. 
     
Muchos objetos de mi mundo, 
prácticamente todos, llegan a él ya con 
su patrimonio de esencias. Un libro, un 
coche, una casa o incluso la filosofía con 
todas sus ideas, son objetos que remiten 
a esquemas biográficos ya dados y que 
yo recibo progresivamente en mi vida, 
desde el momento en que nazco, sin 
haberlos vivido originariamente, sin 
haber descubierto yo su ser. ¿Qué 
significa esta evidencia tan fundamental? 
Que en mi mundo hay esquemas 
biográficos que proceden de otros 
mundos, de otras vidas, y que, en rigor, 
la mía en gran parte transcurre 
reviviendo, desde mis vivencias 
individuales e irreductibles, esencias 
biográficas de un mundo que ya 
encuentro y que es el mundo histórico, el 
mundo de la humanidad. Este mundo, 
que es la materia primera desde la cual 
cada vida va configurándose, es recibido 
por el individuo mediante formas de 
convivencias que pertenecen a ámbitos 
desde los más generales —el país, la 
región, la ciudad— hasta los más 
específicos —el amigo, la familia, el 
matrimonio—. Vivir significa, desde su 
comienzo, personalizar, hacer propio un 
mundo que no es el nuestro, y en las 
infinitas vertientes en que cada individuo 
lo hace en su vida concreta consiste el 
verdadero principio de individualización 

de cada persona. A raíz de esto podemos 
repensar, desde una perspectiva nueva, 
la gran intuición de Leibnitz según la cual 
particula in minima micat integer orbis: 
cada vida individual es una perspectiva 
única que implica toda la humanidad, 
pues se nutre de todas las infinitas 
perspectivas de cada individuo, que son 
los infinitos caminos o métodos en que, 
como veremos, cada uno comprende e 
intensifica su personalidad.  
     
A la luz de todo esto se entiende, 
finalmente, que en el mundo individual 
encontramos un mundo anterior a él: el 
de la convivencia, a partir del cual y en 
vista del cual cada individuo encuentra su 
condición personal. Ya Ortega vio con 
perfecta claridad que en todo trato 
personal el nosotros es aquella 
interpretación recíproca que permite a 
cada individuo ser “hombre” antes de 
toda sucesiva individualización. El 
nosotros es el mundo, en cuanto conjunto 
de esquema biográfico del hombre, que 
confiere un sentido humano a los 
proyectos de cada hombre, de suerte que 
al intensificarse el trato humano cada uno 
puede manifestar al otro su personalidad, 
es decir, su manera irreductible de 
habitar el mundo de la convivencia. El 
hombre es, en definitiva, el término medio 
de la analogía personal: cada individuo 
necesita otros individuos para 
encontrarse consigo mismo, para que 
frente a ellos se encuentre con su 
personalidad o unicidad biográfica. Pero 
para que cada uno se comprenda a 
través del otro necesita antes una idea 
abstracta de hombre de la que cada 
individuo participa y desde la cual cada 
proyecto tenga un sentido en la 
convivencia; un sentido, en definitiva, 
humano.  
     
Vemos, pues, que el hombre social es el 
mundo común que funciona como el 
primer sustrato material de las infinitas 
formas de la vida individual; pero antes 
de seguir creo que es preciso facilitar al 
lector un breve resumen de sus notas 
esenciales. En primer lugar, el hombre 
social no es nadie en particular, en el 
sentido de que no es ningún individuo 
humano concreto: es el sistema de 



 6

esquemas biográficos que brota de los 
individuos pero es anterior —en cuanto 
es el supuesto— a la constitución, en 
cada uno, de su personalidad individual, 
pues representa una interpretación 
genérica de la persona desde la cual y 
en vista de la cual cada individuo puede 
comprenderse y comprender a los otros. 
Además, por un lado, el esquema más 
general de esta interpretación que es el 
hombre, aparte el caso de Adán y Eva, 
se recibe del contexto histórico social en 
el que nos toca vivir y con el cual nos 
hacemos hombres de nuestro tiempo; 
pero, por otro, el modo en que cada vida 
recibe este esquema no es nunca el 
mismo: nadie nunca lo vive de una forma 
pura sino lo revive personalizándose en 
él y con él. Finalmente, esta dialéctica 
intrínseca de cada individuo en la 
convivencia, su intrínseco trascenderla 
individualizándose en ella, hace que los 
esquemas biográficos sociales estén 
constantemente cambiando, en suma, 
hace que haya una historia que sea una 
historia de la sociedad, es decir, del 
hombre.  
 
Ahora bien, podemos concluir, a raíz de 
todo esto, que la persona es una realidad 
cuya unicidad implica la máxima 
universalidad, porque su proyecto de 
comprensión intrínseca, su pretender 
comprenderse a sí misma, implica la 
comprensión de las demás personas. 
Pero la comprensión de sí misma y de 
las otras personas en cuanto individuos 
no es instantánea, porque el ser 
humano, aparte el caso de Adán y Eva, 
no tiene ya dada aquella persona cuya 
vida es el mundo desde el cual y en vista 
del cual cada uno puede proyectarse 
como quien verdaderamente es. Esta 
persona, que es Dios, el hombre no la 
tiene dada, tiene que encontrarla, lo cual 
hace que su proyecto sea 
intrínsecamente histórico, que su mundo 
sea social. Dios, pues, será aquella 
Persona que cada hombre busca para 
vivir una vida constantemente plena y a 
la vez inagotable, en cuanto su Vida es 
el ámbito de la convivencia en que cada 
persona tendrá un sentido a la vez 
individual y universal, al estar en Él 
comprendidos simultáneamente los 

infinitos proyectos individuales de la 
humanidad.  
     
Por esto, Dios es el paraíso o Mundo que 
da razón del proyecto histórico del 
hombre, cuyo precipitado es el nosotros, 
el hombre histórico y social. Este, en 
cuanto precipitado de la búsqueda del 
Amor, de Dios, explica, en primer lugar, 
por qué Dios en la vida humana aparece 
en esta doble vertiente aparentemente 
contradictoria —coincidentia 
oppositorum, como enseña el gran 
Nicolás de Cusa—: es aquello que más 
necesito y que a la vez más difícilmente 
encuentro; es aquella presencia que se 
funda en radical ausencia. En segundo 
lugar, si Dios es Quien comprende todos 
nuestros proyectos, significa que nos 
permite convivir comprendiéndonos 
directamente como individuos, sin tener 
antes, para personalizarnos, que 
despersonalizarnos en el hombre social. 
Dios es la Persona que es el Camino, el 
Método, en cuanto quien vive en Él, en 
su Mundo, en su Vida, hace la propia 
infinita, inagotable, es decir, perdurable, 
porque Él es el Amor o Logos que 
comprende o ama infinitamente a cada 
persona: quien vive en él comprende la 
riqueza infinita e inagotable de sus 
proyectos en las demás vidas 
individuales, sin que estos se 
despersonalicen en el hombre social. 
     
La frase de Ortega “Yo soy yo y mi 
circunstancia, y si no la salvo a ella no 
me salvo yo” encuentra su fundamento 
radical si se entiende que el proyecto del 
hombre es un proyecto de amor, de 
comprensión —abrazar, envolver y a la 
vez captar, aprehender—, y su sentido, 
su salvación, radica en encontrar en 
nuestra circunstancia Quien infinitamente 
ama a cada uno y que, por ello, permite 
amarnos como hermanos. La 
intencionalidad fenomenológica como 
mera correlación entre acto y objeto tiene 
que ser transformada en proyecto 
personal de comprensión circunstancial, 
y las esencias en esquemas de 
implicación biográfica —la materia— que 
a su vez se complican —se reconfiguran 
o reinforman— en cada presente en vista 
de mi proyecto actual. El sentido de la 



 7

vida no puede ser el de reobrar sobre sí 
misma para buscar un mundo absoluto 
de esencias de cosas, en cuanto mi vida 
es ya mundo, y mi proyecto vital es 
comprenderme o amarme 
circunstancialmente, lo cual quiere decir 
amando a las demás personas, que son, 
cada una, el infinito patrimonio de mi 
personalización. Y Dios es el Amor, el 
Logos, la Razón Divina que pone en 
conexión todos los proyectos 
individuales, es el Mundo que 
comprende todos los proyectos en sus 
infinitas y sistemáticas complicaciones, 
asegurando la constante e inagotable 
plenitud de cada vida. La filosofía, al 
buscar esta sistematicidad, busca a Dios; 
al hacerse, como decía Ortega, “ciencia 
general del amor”, busca al Amor. 
     
Recapitulando: la persona —el primer yo 
de la fórmula de Ortega— es un 
proyecto, una pretensión de amor, de 
com-prensión circunstancial —yo y mi 
circunstancia—; su vida consiste 
analíticamente en amar, amar es su 
vocación necesaria y por ello universal; 
pero la vida no tiene ya dado el camino, 
el método para amar, sino que tiene que 
encontrarlo. Este camino no pasa por 
una idea de las cosas, sino por una idea 
de la persona que permita a cada uno 
comprenderse comprendiendo a las 
demás, en vista de aquella Persona que 
permite la comprensión radical, pues 
ama, com-prende infinitamente a cada 
individuo, haciéndolo universal, 
liberándolo en sus proyectos de los 
límites históricos y sociales, permitiendo 
la infinita intensificación de sus 
vocaciones concretas de amor. Pero si 
esta Persona, Dios, se presenta en la 
vida humana como su necesaria 
culminación, como supuesto de su 
esencial proyecto de amor, Su realidad 
no está dada; es decir, Su presencia 
radica en radical ausencia; de ahí que 
amar, para el hombre, es un proyecto 
empírico, circunstancial, en suma 
histórico. Consiste en un movimiento de 
ida y de vuelta entre lo individual y lo 
convivencial, y su precipitado es el 
nosotros, el hombre social, el mundo 
histórico de la convivencia, que se 
extiende desde lo más general —la 

sociedad— hasta lo más íntimo —todas 
las formas de convivencia 
interindividual—; y la vida auténtica 
consiste en recorrer este camino para 
com-prender aquella Perspectiva, 
Persona o Mundo de amor o 
comprensión en que cada individuo se 
personaliza inagotable e plenamente con 
los demás individuos en cuanto tales. El 
amor hacia las demás personas, el 
ofrecer nuestra comprensión para que las 
personas se comprendan y nosotros con 
ellas y en ellas, es, concretamente, el 
método para encontrar a Dios, que es 
Quien comprende y habita a cada uno. 
En definitiva: Dios, en cuanto es el Amor 
supuesto de la comprensión infinita de 
cada persona con las demás, es Quien 
permite la vida perdurable en cuanto en 
Él, en su Amor, Vida, Mundo o Paraíso, 
cada individuo puede reinterpretarse 
plena, infinita y libremente —sin los 
límites históricos de la incomprensión, del 
odio— con las infinitas posibilidades de 
las demás vidas individuales, porque 
Dios es el ámbito en que lo individual 
coincide con lo universal, porque es el 
Ámbito en que la vocación de Amor 
individual es plena en la convivencia.  
 
* * * 
 
La filosofía, como vio con máxima 
claridad Aristóteles, es ciencia del ente 
en cuanto ente, de la sustancia y de Dios; 
lo cual quiere decir ciencia de la totalidad, 
de la realidad y del principio y fin del 
todo, esto es, de la realidad o sustancia 
perfecta que da razón de la totalidad. 
Esta ciencia tiene a Dios como objeto y 
como sujeto, pues Dios es el fin del 
filósofo y a la vez es el ente que posee la 
filosofía, el conocimiento de la totalidad 
de los entes. Toda filosofía que pretenda 
ser tal, tiene que seguir estos pasos; y 
los pasos que la filosofía contemporánea 
ha dado para alcanzar una nueva, radical 
sistematicidad son aquellos que han 
llevado a la verdadera sustancia o 
realidad que permite el método, el 
camino del conocimiento: la persona. Al 
centrarse la filosofía en la persona se 
entiende que la vida es esencialmente 
convivencial, y por ello, camino hacia la 
totalidad, hacia Dios. Como hemos visto, 



 8

para dar este paso ha sido decisiva la 
fenomenología, que ha tenido su 
precursor en Brentano, el gran maestro 
de Husserl. Pero la idea de la 
intencionalidad de la conciencia como 
mera correlación entre acto y objeto para 
fines puramente descriptivos tenía que 
ser vivificada con una idea de la vida 
humana, así como los existencialismos e 
historicismos y pragmatismos —
Kierkegaard, Nietzsche, Dilthey, James, 
Unamuno…— reclamaban. De ahí que 
Ortega entienda la intencionalidad como 
proyecto, y la vida como pretensión de 
comprensión de uno mismo mediante su 
circunstancia y, por ello, esencialmente 
mediante las demás personas, saliendo 
así definitivamente del solipsismo y 
permitiendo a Julián Marías centrarse en 
la condición personal, y, de este modo, 
forjar una rigurosa antropología que 
radica en una metafísica de la persona. 
Y todo filósofo, ahora que la filosofía ha 
encontrado su tema fundamental, tiene, 
como pretendía Aristóteles, que 
encontrar en la vida, en la sustancia, a 
Dios, la sustancia perfecta, el patrimonio 
e hipótesis del amor y comprensión entre 
personas, en cuanto es el Amor que 
ama, comprende y salva la circunstancia 
de cada uno de nosotros. 
 
 
Notas 
 
(1) Ente, es el participio presente del verbo 
ser: lo que es, es decir lo que consiste, el 
“consistente” (Cf. J. Marías Biografía de la 
filosofía, p. 445, Obras, Tomo II).   
 
(2) Cf. Meditaciones filosóficas (I); Cuenta y 
Razón, nº 134.  
 
(3) Cf. acerca de la idea de neutralización el 
espléndido capítulo IV, sección tercera, de 
las Ideas, y su fundamento en la 
Investigación V, cap. 5 de las Investigaciones 
Lógicas.  
 
(4) Meditaciones Cartesianas, Fondo de 
Cultura Económica, p.66. 
 
(5) Cf. Introducción a la filosofía, cap. VI 55.   
  
(6) Tiene que perdonarme el lector tanta 
insistencia, pero todavía hoy los que se han 
dedicado a estudiar la fenomenología y la 

razón vital han demostrado escasa capacidad 
de profundizar hacia el sentido último de 
ambas. En los mejores trabajos observo una 
cierta comprensión de la fenomenología 
acompañada por un desconocimiento de la 
filosofía de Ortega y de J. Marías, lo cual 
impide reobrar con éstas sobre aquélla y 
descubrir su verdadero alcance filosófico. 
 
 


