
*Catedrática de Teoría e Historia de la Educación de la Universidad de Sevilla. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pedro Poveda, 

memoria de un educador 
 

CONSUELO FLECHA GARCÍA * 

 

 

 

l pasado 7 de marzo ha tenido lugar el Consistorio Público en que Juan Pablo II 

anunciaba la próxima canonización de cinco beatos/as españoles entre los que figuraba 

en primer lugar Don Pedro Poveda, sacerdote, mártir y fundador de la Institución 

Teresiana. La canonización tendrá lugar en Madrid, el 4 de mayo, con ocasión del viaje 

del Papa a España. Los creyentes de todo el mundo y, especialmente los españoles, 

tendrán ocasión de conocer y valorar cinco modelos de santidad cercanos en el tiempo y más afines a su 

sensibilidad.  

 

Hemos querido en estas páginas rememorar a Don Pedro Poveda por su profunda fe, por su proyección 

educativa y cultural; por sus clarividentes intuiciones sobre la importancia de los educadores, el papel de 

la mujer en la sociedad y el sentido de los laicos en la Iglesia. El recuerdo y la evocación de un pedagogo 

que durante las primeras décadas del siglo XX puso en marcha diferentes proyectos en favor de la 

educación y de la cultura, puede ser un buen motivo para acercarse a la realidad educativa en la que hoy 

nos movemos desde una mirada histórico crítica que permita valorar lo ya conseguido y señalar, una vez 

más, lo que queda pendiente.  

E 



 

Pedro Poveda fue un sacerdote andaluz que nació en Linares en 1874, y cuyo itinerario biográfico 

transcurre, lleno de actividad y de inquietudes, en diferentes lugares de la geografía española: Jaén, 

Guadix, Covadonga, Jaén de nuevo y, por último, Madrid —donde muere como mártir el 28 de julio de 

1936—, en una época en la que a toda una generación de intelectuales “les duele España”, y ponen el 

problema de la escuela en el primer plano del debate sobre los remedios a aplicar; en unos años en los 

que no faltaron proyectos y realizaciones educativas desde las que se trabajaba incansablemente 

buscando un modelo de quehacer escolar que hiciera posible, sí la disminución del analfabetismo que 

acuciaba a la población española, pero igualmente el logro de un nuevo modo de ser y de estar en la 

sociedad. Y en un período en el que muchos creyentes tuvieron la tentación de replegarse ante una 

sociedad que empezaba a ser hostil para ellos, porque se culpaba al catolicismo de buena parte de los 

males que se denunciaban.  

 

Poveda estuvo inmerso en todas esas circunstancias, y participó con creciente intensidad de la inquietud 

que compartía con otras personas y grupos por encontrar soluciones que resultaran eficaces. Atento a 

cuanto sucedía —de sí mismo dice en 1936: “yo, que tengo la cabeza y el corazón en el momento 

presente”—, y a pesar del arriesgado compromiso que implicaba el entrar en alguno de aquellos 

disputados escenarios, supo proponer nuevas claves para pensar la realidad y nuevos estilos para actuar 

en ella, con el firme deseo de no ceder al peligro de infidelidad que se asume cuando nos evadimos de los 

acontecimientos que anuncian y preparan cambios históricos. Pero debido a esa posición personal, se vio 

envuelto en algunas ocasiones en la polémica suscitada por quienes situándose no sin cierto miedo frente 

a las innovaciones políticas, culturales y religiosas, proponían iniciativas que él consideraba insuficientes 

para llamar la atención sobre lo que estaba sucediendo y para dar una respuesta adecuada a lo que aquel 

momento requería.  

 

El enfrentamiento de ideas en España que caracteriza aquel período mantenía, además, en el centro de la 

polémica la cuestión religiosa, aunque de sus ingredientes formaran igualmente parte cuestiones 

políticas, sociales y, cómo no, educativas. La incidencia de la Escuela, del Instituto, de la Universidad, 

del maestro y de la maestra en su significado más amplio, en esos problemas, no era desdeñable. Un dato 

que puede ser expresivo de cómo podía afectar esa situación a la política educativa del momento es el 

que, entre 1902 y 1923, pasasen por el Ministerio de Instrucción Pública cincuenta y tres titulares de la 

cartera.    

 

En este clima iba creciendo, a la vez, el celo del Estado por la autonomía que legítimamente le 

correspondía como representante de una población que empezaba a ser plural, también en lo 

religioso. Y Poveda entendió que no era justo leer esta pretensión únicamente como hostilidad, de 

ahí que ante la evidencia de un mayor protagonismo estatal en la educación, no tratase de hacer un 

contradiscurso, sino de ofrecer a los seglares, a los laicos, programas y posibilidades concretas para 

una presencia educativa con determinadas características —cualificada, comprometida, al servicio 

de un desarrollo de todas las posibilidades de cada persona—, dentro de esa red de Centros que los 

organismos públicos estaban creando.  

 

Lo que Pedro Poveda había ido entendiendo como fruto de la propia experiencia, de las conversaciones 

con muchas personas y del conocimiento de las corrientes de pensamiento más difundidas, era que el 

problema de regeneración social no podría resolverse si no se contaba con la educación, la cual permitía 

actuar en la raíz de la que nacían muchos de los problemas; si no se recurría a la cultura como una 



mediación liberadora. De ahí que fuera progresivamente centrándose en el diseño de propuestas 

educativas y culturales, de cuyos beneficios no quería excluir a nadie; en el desarrollo de un programa de 

actuación para el que multiplicaría esfuerzos y búsquedas a lo largo de toda su vida.   

Hay que comenzar haciendo. La actividad que desarrolló en aquella circunstancia —él, que 

en tantas ocasiones escribiría: “hay que comenzar haciendo”, “hemos de contestar con los hechos”, 

“las obras sí, esas dicen con elocuencia incomparable lo que somos”, “el testimonio elocuente de 

los hechos”— fue aportar programas, concebir proyectos y crear instituciones encaminadas a 

salvaguardar la autonomía que también había que reconocer al profesorado, a promover su 

reconocimiento profesional, a apoyar su actualización pedagógica y a interpelar, partiendo del 

hecho de esa progresiva estatalización del sistema escolar, al profesorado cristiano que trabajaba en 

las estructuras educativas oficiales, para que actuara con competencia profesional, con 

responsabilidad y coherencia con su fe, y uniéndose en iniciativas y acciones coordinadas. Mostró 

en diferentes ocasiones su desacuerdo con las voces que hacían culpable al profesorado de los 

problemas que había en la enseñanza; que señalaban precisamente a quienes estaban soportando 

más de cerca las consecuencias de aquella situación: “En general, sabemos mejor lanzar lamentos y 

pronunciar amargas quejas, que pensar en remediar los males y ejecutar lo que entendemos ser 

necesario para conseguirlo... Se quejan de este mal, y fustigan al profesorado, y lo recriminan, y 

hasta lo desprecian. Todo es injusto”, publicaba en 1911.  

 

La inquietud por el profesorado, por su formación, por su coordinación, es la tarea que consideró 

más urgente abordar por la posición especialmente relevante que ese colectivo ocupaba, y sabemos 

que sigue ocupando hoy, en el entramado de los problemas educativos. Él daba claramente la 

primacía a la atención al profesorado: “Obra necesaria, urgente, de extraordinaria trascendencia —

escribía en 1910— y a ella debemos acudir…: nosotros creemos que la escuela será cual sea el 

maestro”; “ante todo y sobre todo —decía un año después—, debemos contar con el profesorado, si 

queremos que nuestra labor sea provechosa. Sin contar con el maestro no podemos dar un paso”.  

 

Propuso programas concretos de acción —y esto es lo más característico de su pensamiento 

pedagógico— para aquellos maestros y maestras que tenían que asumir la gran responsabilidad en 

el acceso del pueblo a la cultura. Planteó la conveniencia y diseñó las líneas organizativas de una 

Asociación que coordinara al profesorado a nivel nacional y, a partir de 1911, inició la creación en 

distintas ciudades españolas de Centros Pedagógicos concebidos para la formación permanente y 

de Academias para la formación inicial, de quienes, en el primer caso, ya estaban ejerciendo el 

magisterio o, en el segundo, se preparaban para incorporarse a él. Publicó folletos y artículos en la 

prensa, además de un Boletín de las Academias Teresianas —cuya continuidad con distintas 

cabeceras ha llegado hasta hoy— que servía para difundir el pensamiento pedagógico entre el 

profesorado y para facilitar el conocimiento y el intercambio de las experiencias que se realizaban 

en los Centros.  

 

A Pedro Poveda se le reconoce un espacio propio en la historia de la educación pues comprometió 

toda su actividad y sus escritos, creó instituciones y ofreció su colaboración a iniciativas y a 

proyectos de otras personas, siempre dentro del amplio campo de la tarea educadora. Dan 

testimonio de su espíritu abierto y propositivo las iniciativas dirigidas, más específicamente, a la 

alfabetización de las clases populares y a su inserción en la sociedad; las pensadas para la 

actualización pedagógica del profesorado y para la atención a los problemas profesionales del 

magisterio, y las que contribuyeron a apoyar e impulsar la educación superior de las mujeres y su 



acceso al ejercicio profesional. Este pedagogo dio crédito a las inquietudes y a los deseos de 

estudiar y de mayor participación en la vida social manifestadas por las mujeres en aquellas 

décadas; creyó en las posibilidades que tenían y estaba convencido de que había que contar con 

ellas en una sociedad llena de proyectos innovadores y en decidida dinámica de cambio. Y, en la 

medida en que para esa participación se requería que fueran mujeres preparadas, mujeres cultas, 

consideró de tal importancia su formación que llegó a calificarla en 1919 como una “cuestión de 

vida o muerte”.  

 

Desde cada una de esas mediaciones quería contribuir a una capacitación personal y profesional 

cualificada del profesorado, a unas prácticas innovadoras dentro de las aulas, a una actitud de 

renovación pedagógica constante y, demostrando un especial sentido de futuro, a una incorporación 

de las mujeres a nuevos ámbitos profesionales y sociales.  

 

Se afanó, poniendo de su parte los mejores recursos, para favorecer el reconocimiento de cada 

persona, de cada grupo humano, para evitar distancias, para promover espacios de diálogo en los 

que hubiera lugar para todas las palabras. Y lo hizo sin pausa, con esperanza y sin miedo. Y como 

entendía la importancia de que cada persona estuviera abierta a las demás, buscó, al mismo tiempo, 

solidaridad en torno a un objetivo común.  

 

Así se fue haciendo realidad lo que en los primeros años se llamó “Obra de las Academias” y, a 

partir de 1917, contando con las profesoras, alumnas y antiguas alumnas más comprometidas en la 

realización de esas propuestas, la Asociación Internacional de Laicos que conocemos como 

Institución Teresiana, la cual, asociadamente o a través de algunos de sus miembros, está presente 

en la actualidad en 30 países de cuatro continentes, promoviendo y colaborando en diferentes 

proyectos que recogen y actualizan el pensamiento y las iniciativas povedanas.     

 

Respuestas y compromisos. A Pedro Poveda le acuciaba la urgencia de ofrecer respuestas 

concretas a las cuestiones que estaban siendo objeto de preocupación y de debate en su tiempo. 

Convencido de que vivía en una época de transición que reclamaba nuevos planteamientos, y de 

que había que incorporarse a la modernidad abriendo perspectivas hacia el futuro, más allá de 

confrontaciones ideológicas o de intereses políticos, logró la capacidad de hacer frente, con 

decisiones no siempre fáciles y con tareas que convocaban a comprometerse, a situaciones muy 

complejas en aquellos años y cargadas de incertidumbres.  

 

Para ello participó en cuantas instancias culturales y educativas solicitaron su colaboración: en Jaén 

fue socio de número de la Asociación de la Prensa y de la Real Sociedad de Amigos del País, formó 

parte de la Junta Provincial de Enseñanza, de la Junta Provincial de Beneficencia y del Patronato 

del Museo Provincial, perteneció a la Junta Nacional contra el Analfabetismo, fue Decano de la 

Academia de Estudios Giennenses y Profesor de las Escuelas Normales y del Seminario Diocesano.  

 

Más tarde en Madrid, cuando la Institución Teresiana estaba formada por cuatro Asociaciones con 

una gran diversidad de actividades, y funcionaban Academias en muchas ciudades españolas, 

además de en Chile y en Italia, Poveda fue Consiliario de la Asociación Nacional de Padres de 

Familia, organizó la Federación Nacional de Estudiantes Católicas y la Liga Femenina de 

Orientación y Cultura, y fue miembro fundador de la Federación de Amigos de la Enseñanza, 



además de Capellán Real y  otras muchas cosas. Se le encontraba siempre allí donde había que 

aunar esfuerzos, donde se requería un apoyo, donde era necesario un trabajo coordinado.   

 

En todos los espacios en los que tuvo una palabra apostó, desde un catolicismo coherente y 

comprometido con la actualidad, por una valoración de la cultura como medio fundamental para el 

servicio que había que ofrecer a la sociedad, y por una aplicación de la pedagogía más innovadora 

en cuanto al estilo, al clima y a los métodos con los que había de desenvolverse la tarea educativa 

en los diferentes ámbitos: en la escuela, en la familia, en las actividades de ocio, etc. Una cultura y 

una pedagogía vinculadas a un cambio en las relaciones sociales y, desde luego, no disociadas de la 

fe, para contribuir a un talante de persona en el que fuera posible el diálogo entre la competencia 

científica adquirida, la experiencia de fe cultivada y los compromisos asumidos.  

 

Demostró un apreciable sentido de la historia y una conciencia atenta a lo que exigía el presente en 

el que vivió, ambas cosas como el mejor camino para poder mantener una actitud abierta al futuro. 

Sin nostalgia del pasado, sintió la vida como una tarea, como un proyecto, como un compromiso, 

en la que el tiempo que se nos da tiene un valor primordial. No hay que dejar que ese tiempo se nos 

pase, esperando; no hay que dejar que ese tiempo se nos escape, sólo hablando y proyectando. Ésta 

parecía ser una de sus máximas. Cuando escribe y publica, incansable, sobre temas de enseñanza y 

sobre proyectos educativos, lo hace para despertar conciencias, para estimular, para mover a la 

acción. Nada pudo detener su voluntad de forzar los límites de lo posible pues se alimentó, durante 

décadas, de un patrimonio de convicciones y de creencias que hicieron posible el desarrollo de una 

propuesta educativa, de un proyecto cultural y de desarrollo humano que, pensado en unas 

coordenadas espacio-temporales concretas, sigue siendo actual cien años después.   

 

Relevancia y Significado.  Pedro Poveda se nos presenta como un hombre lúcido y 

comprometido que prestó y sigue prestando un servicio a la sociedad desde su condición de 

pedagogo y de humanista por sus aportaciones al pensamiento educativo y por las realizaciones que 

puso en marcha y que hoy siguen vivas. Un pensamiento y unas afirmaciones acerca de lo que debe 

ser la educación, que siempre encontramos entrelazadas con las experiencias que propone o realiza, 

con la prueba de la verdad que son las acciones mismas; unas ideas que pueden ser contrastadas en 

la pervivencia de las mismas en incontables educadoras y educadores de ayer y de hoy que han 

dado y siguen dando actualmente forma a sus propuestas. De ahí que se le reconozca un lugar en 

las búsquedas y logros pedagógicos del siglo XX. Se nos presenta como un cristiano, como un 

sacerdote de fe auténtica, que se había formado para el servicio que deseaba ofrecer, obteniendo en 

Sevilla la licenciatura en Teología y en Granada el título de Maestro. Un intelectual que miró con 

preocupación, pero con cordialidad, las circunstancias sociales y políticas en las que le tocó vivir; 

que analizó con mirada amplia los acontecimientos que se producían y que buscó respuestas para 

que en aquella sociedad del primer tercio de siglo, hubiera un lugar para todas las personas, para 

todos los grupos. Un creyente que deseó presencias significativas en los ámbitos que él entendía 

especialmente sensibles a una actuación que tocara de cerca a las personas: a las que estaban más 

lejos de la cultura, por carecer de medios; al profesorado y a los medios para su formación; a las 

mujeres que querían y debían estudiar. Un testimonio de presencia cristiana en la vida pública que 

no pasó desapercibido en su tiempo, ni parece haber perdido significado para la Iglesia de hoy 

puesto que lo propone como referencia, como modelo, al proclamar su santidad en este año 2003.  

 



Considerado, a veces, como un visionario, como un utópico —con este sentido le denominó 

“proyectista” un pedagogo de la época—, tenido hasta por temerario, eligió, en verdad, una vida 

expuesta a la contradicción: incómoda para sí mismo y seguramente para otras personas porque —

como ha señalado Ángeles Galino— actuó, escribió, formó escuela, fundó, publicó; porque se 

sumó a cuantas iniciativas incidían en el mismo empeño educador y reclamaban su colaboración.  

 

Sí, quizás era una utopía cuando empezó a formularla, pero con la que fue consiguiendo, a fuerza 

de convicción y de diálogo, no sólo confortar a los que sintieron que ponía palabras y acciones a lo 

que ellos sólo habían sido capaces de soñar, sino que logró atraer, persuadir y enganchar a otros 

muchos hombres y mujeres, más jóvenes o menos habituados a pensar caminos alternativos.  

Algunos de los problemas que hoy tiene planteada esta sociedad no difieren tanto de los de aquel 

primer tercio de siglo, otros en cambio sí, por lo que las soluciones, las nuevas propuestas, habrán 

de tener en parte continuidad y también, en parte, ser diferentes. Pero para la elección, en 

cualquiera de los casos, y para su puesta en práctica, nos sigue sirviendo otra de las afirmaciones 

que Poveda dejó escritas: “Hagamos la educación que los tiempos demandan”.  

 

Es decir, la que mejor promueva y haga crecer a cada persona, la que ayude a discernir los valores 

que humanizan, la que ilusione lo bastante para seguir haciendo sin dimitir de las inexcusables 

responsabilidades que tenemos respecto de las generaciones futuras. En definitiva, la que sepa estar 

al servicio de una sociedad más justa y más fraterna, fruto de una escucha atenta a “lo que los 

tiempos demandan”. 

 

 

 

 


