
* Teólogo. De la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas. Catedrático de la Universidad Pontificia de Salamanca. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
La Reforma Católica  

OLEGARIO GONZÁLEZ DE CARDEDAL* 
 
 

 
n mi exposición, una primera introducción trata de esclarecer las palabras que 
aparecen en el título: cuáles son la naturaleza y las categorías con que interpretar la 
Reforma y cómo comprender la periodificación y las claves de fondo del siglo XVI. 
Tras la introducción, dividiré mi intervención en diversas partes. Una primera hace 
una especie de visión panorámica de lo que podrían denominarse los momentos 

decisivos de este siglo. Una segunda expone las cinco formas o las cinco explosiones de la 
conciencia religiosa como voluntad primeramente creadora y sólo en un segundo momento 
reformadora. Y en una tercera parte expondré los impulsos, las aportaciones y los límites de ese 
inmenso movimiento histórico. 
 
El estudio de la Reforma Católica de manera primordial en España ha estado lastrado por una serie 
de hechos que brevemente expongo: 
 

E 



I) Se ha visto el fenómeno a la luz de la Reforma Protestante como un momento segundo, reactivo, 
explicado por él y condicionado por él. Esto es históricamente falso. La Reforma como hecho global 
de Europa es anterior, en cada área espiritual tiene sus determinaciones y en España tenía ya 
cuarenta y cinco años de puesta en marcha antes de que en 1517 estalle el fenómeno de Lutero. Por 
eso las terminologías pueden oscilar. Se puede hablar de Prerreforma, Reforma y Contrarreforma. 
Otros hablarán de Reforma General, de Reforma protestante, de Mística Católica. Incluso en 
alemán existen dos palabras: se habla de Reform en sentido general y de Reformation, que se 
refiere explícitamente al fenómeno desencadenado por Lutero. Hay que comenzar clarificando: la 
Reforma Católica es un hecho que surge en los últimos decenios del siglo XV, 1470, que tiene un 
enorme despliegue, que tiene una lógica propia y que a partir de los años treinta, inexorablemente, va 
a estar condicionada por el hecho de Lutero y, a partir de 1559, 1560, se va a convertir de forma 
explícita en un fenómeno de reacción frente al luteranismo. Esto ha llevado consigo también que el 
siglo XVI nos haya sido transmitido, en primer lugar, a través del Barroco, que lo integra en su 
lógica, que era otra. Nos ha sido interpretado por la leyenda negra y hemos encontrado también una 
barrera objetiva, el uso interesado que después de la contienda civil se hizo del gran siglo XVI 
contraponiéndolo a otros siglos, en concreto al siglo XIX. Gracias a Dios, las investigaciones 
históricas desde distintos puntos de vista nos han permitido tener una comprensión objetiva. 
 
Hay una gran cuestión que deberíamos aclarar previamente: las grandes conmociones de fondo de 
ese siglo XVI que dan unidad a esta etapa histórica. ¿Qué está detrás de ese siglo?: ¿los problemas 
de los conversos y la inquisición?, ¿un gran proyecto regio?, ¿la pasión por estar presentes en 
Europa?, ¿el problema del islam o África?, ¿es la apertura, despliegue, desangre en el Nuevo Mundo 
lo primordial?, ¿es una explosión mística lo que caracteriza a este siglo?, etc. 
 
Podríamos periodizar el siglo XVI, en clave religiosa. Voy a distinguir cinco grandes momentos: 1) 
Punto de arranque de un momento creador, que va de 1470-1475 hasta 1500-1505. A partir de 1478 
acontecen una serie de hechos relevantes para la vida espiritual española: por ejemplo, el concilio 
nacional en Sevilla en 1478, en el que los Reyes Católicos y los obispos llegan a un acuerdo, bajo la 
presidencia del gran Cardenal de Toledo, de que la corona y el episcopado llevarían a cabo la 
Reforma de la Iglesia, rechazando otras influencias como la del Papa. El Papa en ese momento es 
un soberano político y, por tanto, lo que está en juego es algo muy distinto a lo que representa hoy 
esta figura. De 1493 a 1507, Fray Hernando de Talavera es el primer Arzobispo de Granada y, por 
su influencia como confesor real, se nombran obispos reformadores. 
 
La fecha de 1492 es clave: la publicación de la gramática de Nebrija, la conquista de Granada y el 
descubrimiento de América. En 1495 el nombramiento de Jiménez de Cisneros como Arzobispo de 
Toledo. Se trata de un franciscano de la observancia que va, junto con la reforma de los dominicos, 
poniendo en marcha toda una reforma de órdenes tanto femeninas como masculinas. La Reina lo 
invitará a ser su confesor. Por eso es importante considerar a Fray Hernando de Talavera, Jiménez 
de Cisneros y la Reina como las referencias claves. En 1498 es nombrado reformador y visitador de 
las órdenes religiosas, y se da comienzo a las obras de la Universidad de Alcalá, y en 1499 es un año 
clave porque nacen tres grandes gigantes: el maestro Juan de Ávila, apóstol de Andalucía, San 
Pedro de Alcántara y San Juan de Dios. 
 



Cerrando este primer punto, hay que decir que la Reforma Católica de España es el fruto maduro de 
decenios en los que estas personalidades señeras a las que me he referido se proponen una real 
Reforma en la cabeza y los miembros, que era la demanda y la gran esperanza del siglo XV. Este es 
el punto de arranque. 
 
II) Primera explosión de tres volcanes en España: Lutero, Erasmo e Ignacio. Sitúen este momento 
histórico, en cuanto a aparición pública se refiere, en 1517-1526. En 1517-1519, Carlos V 
Emperador. En 1517 se publica la Políglota Complutense. En 1518, encuentro teológico entre el 
Cardenal Cayetano y Lutero en Augsburgo. En 1520 están las obras claves de Lutero. En 1520 la 
bula del Papa, amenazándole con la excomunión. El 10 de diciembre de 1520 Lutero la quema 
públicamente. El 3 de enero de 1521 es, finalmente, la excomunión. Este hecho de la excomunión del 
Papa junto con la condena del Emperador cierra este primer momento de la Reforma. Es el 
momento donde si se hubiera situado lo que fue el Concilio de Trento, toda la historia de Europa 
habría variado. Si el decreto de la justificación se hubiera publicado en el Concilio Lateranense V, 
1513-1517, y no en el Concilio de Trento, ni el luteranismo hubiese sido necesario ni la historia 
espiritual de Europa hubiera sido la misma. A partir de este momento, comienzan a aparecer otra 
serie de fenómenos como el alumbradismo; con lo cual, comienzan a conjugarse fenómenos tan 
distintos como los llamados movimientos recogidos, los alumbrados, los erasmianos y los luteranos. 
Esta convergencia de fondo en todos ellos, una voluntad de actitud evangélica en algún sentido, de 
reforma eclesial en otro sentido, va a hacer que a partir de este instante comience una actitud de 
sospecha, de ambigüedad, de indiferenciación. A partir de este instante, todo son novedades 
sospechosas y muchos no se atreven a hablar mientras que otros se sienten obligados a delatar; 
porque el lenguaje termina siendo traidor. El siglo XVI es el problema de una nueva experiencia 
religiosa y de un nuevo lenguaje. En 1526 se realiza la traducción de la obra clave de Erasmo por 
Alonso Fernández de Madrid. Más que una traducción se trata de una transposición, es decir, 
retoca, repone, recompone, etc. Los españoles no leen directamente a Erasmo; lo cual plantea 
ciertos problemas. 
 
3) El punto cumbre de crisis, de susto, de decisión, de plante, frente a Europa. La sospecha y el 
miedo se adueñan de los españoles. El punto final son los años de 1556, 1559, 1563. En 1556 se 
produce la renuncia del Emperador. Su muerte en 1558. En 1559, el índice de libros prohibidos de 
casi toda la producción bíblica, espiritual y teológica, que no estuvieran en la estricta línea 
terminológica de la Escolástica. 1559-1563 es la fase final del Concilio. Son, por tanto, tiempos de 
miedo, de sospecha y delación. 
 
4) La cuarta fase es lo que podríamos denominar desembocadura admirable de un momento 
creador: en 1591 muere San Juan de la Cruz, en el mismo año también Fray Luis de León, y en 1598 
Felipe II. 
 
5) Se abre una fase nueva a nivel tanto cultural como religioso: en 1599 nacen Velázquez y 
Calderón. Una cultura de brillantez en la poesía, literatura, teatro, donde aquella experiencia 
poderosa se hace concepto fijo. Prima el concepto sobre la palabra creadora, sobre la experiencia 
inmediata. Estamos lejos ya del borbotón de una lengua viva y creadora. Es una técnica. 
 



Vamos a ver ahora exponentes diversos de una explosión de la conciencia religiosa como voluntad 
creadora y reformadora: Cisneros, Erasmo, Lutero, Ignacio de Loyola, Santa Teresa de Jesús y San 
Juan de la Cruz. Erasmo (1466-1536) no quiso venir a España a pesar de ser invitado por el 
Cardenal Cisneros para colaborar en la Políglota. Para él no es bueno hispanizar. Esto es una tierra 
poco menos que de evangelización. Erasmo es ante todo un humanista. Su proyecto es el proyecto 
de una filosofía Christi y se puede decir que es un moralista genial. Desde una actitud moralista, de 
recuperación del espíritu de Cristo y San Pablo, de recuperación del Sermón de la Montaña, etc., 
realiza su proyecto, tratando de descubrir en los sabios de la antigüedad una especie de cristianismo 
universal y eterno: Cicerón, Aristóteles, Plutarco, Boecio, Petrarca, los evangelios, San Pablo… 
Erasmo quiere que la ley inscrita en lo más hondo de los seres esté en armonía divinamente 
establecida con la ley de Cristo. Cada vez más los humanistas cristianos se empeñan en extraer del 
evangelio una filosofía; pero toda filosofía para ellos está coronada por los evangelios. De ahí que la 
actitud de fondo de Lutero sea un acceso a la biblia en clave filológica, literaria y moral. Es una 
ilustración sin iglesia. Lo que Erasmo va a significar en España es algo más bien ideado y deseado 
que lo que el propio Erasmo como totalidad es. Por eso vamos a ir encontrando esa especie de 
desencanto de las grandes figuras hacia Erasmo. Si el proyecto de Erasmo podríamos sintetizarlo en 
la frase “filosofía christi”, el proyecto de Lutero es, por el contrario “evangelium christi”. Mientras 
que a Erasmo le preocupa la paz social, la guerra entre los príncipes, a Lutero le preocupa la herida 
del propio corazón personal, la situación del pecador, la insuperable culpa, la imposible justificación 
por uno mismo, el retorno a un evangelio puro. Erasmo ha escrito en La querella de la paz que se 
ha de recuperar a Cristo como príncipe de la paz. Nada más lejos para Lutero; pues, para él, lo 
único que preocupa es cómo lograr un Dios benévolo, que se reconcilie conmigo y que no sea mi 
juez y acusador. Lo que hay detrás de Lutero es la transmutación como resultado de una inmensa 
tormenta espiritual, que no cree poder encontrar dentro de lo que es la experiencia histórica y de la 
Iglesia contemporánea una salida; por lo que inicia un retorno al puro evangelio, leído e interpretado 
a la luz de la lectura de San Pablo donde la idea de justificación de Dios y justicia de Dios no es 
activa. Se trata de la justicia no que Dios nos pide, sino Dios nos da. A partir de ahí, Lutero intenta 
una relectura fundamental de toda la historia del cristianismo. En Lutero se produce una 
transmutación frente a la propia Iglesia. 
 
En cuanto a Ignacio de Loyola (1491-1556), la fórmula latina, si seguimos con la analogía, que le 
preocupa es el “Regnum Christi” y la “secuela christi”, cómo servir al Reino de Cristo en el mundo y 
cómo seguirle. Viene de una experiencia imperial, ha sido soldado, después de leer los tres grandes 
libros, La vita Christi de Cartujano, La leyende Aura de Santiago de la Vorágine, La imitación de 
Cristo, que proviene de la corriente espiritual de la devotio moderna en la que surge Erasmo pero 
con otros tonos. La figura de San Ignacio nos ha llegado releída por el Barroco, adaptada a la 
Contrarreforma, haciendo de él un antilutero, un puro y duro asceta; lo cual no tiene nada que ver 
con la realidad. Hay que tener claro que lo determinante en él es una experiencia mística, una 
voluntad de tener caudal de letras para servir al Reino de Dios. Es el paso del ascetismo a las letras. 
Comenzó a estudiar a los 33 años, primero gramática en Barcelona. Posteriormente, irá a París 
donde intenta crear una comunidad cristiana, para ponerse más tarde a disposición del Papa. 
 
El modelo siguiente es Teresa de Jesús y Juan de la Cruz. Santa Teresa vive en ese mundo pero, sin 
embargo, lo que ella vive nace de una experiencia y pasión interior. Está influida por la lectura de 
libros, entre otros de caballería y de libros de piedad. La obra de San Juan de la Cruz es una especie 



de gran irrupción creadora tanto poética como espiritual. Y fue un desconocido para sus 
contemporáneos a excepción de las monjas carmelitas, que son quienes le dan cobijo y audiencia. 
 
Tenemos una Reforma de Cisneros que lo abarca todo. Es una reforma de órdenes religiosas, una 
reforma humanista, también con fascinación por la mística. Se trataba de una Reforma total. La 
Reforma de Erasmo es un proyecto teórico-humanista-ilustrado de naturaleza moral. La Reforma de 
Lutero nace de unas pasiones mucho más profundas: “No se tienen las manos limpias por puro 
ascetismo. La transformación del corazón es otra cosa. Delante de Dios nadie es justo”. San 
Ignacio une otros elementos de experiencia mística y una clara identificación eclesial, en absoluto 
ingenua. Justamente porque ve al Papa como cabeza y responsable de una misión y de un Reino de 
Dios en el mundo, crea el cuarto voto en función de una incondicionalidad del servicio misionero. 
Finalmente, Teresa de Jesús y Juan de la Cruz son impresiones en las que no valdría la palabra 
Reforma. Para ellos la Reforma no es más que un 15 por ciento de lo que para ellos es un inmenso 
proyecto creador. 
 
III) Impulsos, aportaciones, límites de esta gran gesta hispánica. Se ha dicho por un historiador 
francés que el siglo XVI es un siglo que quiere creer, que quiere experimentar, que quiere tener una 
palabra nueva. El siglo XVI tiene voluntad de universalidad, de imperio.  
 
En cuanto a las grandes aportaciones de la Iglesia española al siglo XVI en lo que a cultura e Iglesia 
se refiere, comencemos con el Concilio de Trento. Es un hecho de la Iglesia universal, desde el 
punto de vista estructural. Es el órgano supremo de la Iglesia católica, que está extendida por todo el 
mundo. Sin Carlos I y Felipe II no hubiera sido convocable, aguantable y clausurable el Concilio de 
Trento. En segundo lugar, sin la pujanza de los teólogos españoles tampoco habría sido posible. 
Frente a la alternativa islámica para Europa y protestante para España, el Concilio de Trento 
discierne y fija de manera clara y normativa lo que es la verdad del Evangelio y lo que es la unidad 
de la Iglesia. Esa es la gran decisión. Sin Felipe II no sabemos si Europa hubiera seguido siendo 
cristiana y no islámica. El protestantismo en un determinado momento histórico español resultó algo 
enormemente deslumbrante. Visto desde una perspectiva histórica, el hecho del Concilio de Trento, 
en la medida en que España está presente, es la gran aportación. 
 
En segundo lugar, el despliegue de su vitalidad evangelizadora trasladada a América. Las grandes 
figuras evangelizadoras, las grandes figuras que recogen todas esas lenguas y con la base 
estructural de la gramática de Nebrija crean las gramáticas de todas las lenguas de América. 
 
En tercer lugar, otra gran aportación es la victoria sobre el turco o Lepanto como freno en 1571. 
 
En cuarto lugar, la fundación de la Compañía de Jesús, que en 1540 queda constituida. Sin ella no 
sabemos qué hubiera sido de la Reforma Católica. 
 
En quinto lugar, la teología de Salamanca, con Vitoria a la cabeza, que piensa con categorías éticas y 
evangélicas los problemas de la conquista y establece un orden jurídico. A lo que hay que añadir el 
humanismo bíblico de Fray Luis de León. 
 



En sexto lugar, la comprensión y la expresión teórica, gramatic al, pictórica y antropológica de las 
culturas en medio de las cuales los misioneros de América predican el evangelio. 
 
En séptimo lugar, una experiencia espiritual, los místicos, en las más diversas expresiones: desde los 
franciscanos a los jesuitas y pasando por los supremos exponentes de Santa Teresa de Jesús y San 
Juan de la Cruz, que han abierto al hombre a lo absoluto como realidad de amor y con ello han 
comprendido al hombre como criatura amorosa, compañero de destino con ese absoluto que nos da 
origen, nos funda y nos da amor. 
 
Un drama que sufrimos y que hay que reconocer es que los españoles hemos recuperado a los 
místicos españoles de manos de los franceses. No se recupera a los grandes genios sino en la 
medida de una genialidad proporcional en quien los lee. 
 
En octavo lugar, se trata de una lengua que, desde esas experiencias históricas, es capaz de 
expresar el cristianismo con categorías y sonoridades nuevas en función de los nuevos intereses. 
 
En noveno lugar, la universalización de la conciencia humana tiene lugar. A la unidad de Dios 
corresponde la unidad del mundo y del hombre, hecha posible por españoles y portugueses. 
 
En décimo lugar, la expresión de una conjugación entre relación con Dios y realización humana, 
entre experiencia religiosa y creación artística, entre concentración en Dios y extensión en las 
dimensiones tanto geográficas del mundo como estructurales de la realidad, tal como ella se expresa 
en la pintura, la arquitectura, la poesía, la música. Eso fue el siglo XVI español: la capacidad de 
articular con coherencia de perfección vivida y de expresión lingüística, artística, pictórica, musical, 
lo que era la fe vivida, la humanidad vivida. 
 
Este siglo tiene también sus límites. Son los reversos de toda empresa grande. Se podrían enumerar 
los siguientes: la unificación del sujeto español con el rechazo del otro, a partir de la expulsión de los 
judíos y moriscos. La imposición de la fe y no la persuasión. La instrumentalización política de la 
Iglesia. La ambigüedad de ciertas realizaciones de la presencia de la Iglesia en América. El 
endurecimiento en la propia verdad recuperada y en la afirmación de la propia identidad frente al 
luteranismo. En consecuencia, la prevalencia de la Contrarreforma protestante frente a la 
Prerreforma católica. La pérdida del acceso a la Biblia a partir del índice de libros prohibidos de 
1559, y a los grandes textos espirituales de nuestra mejor historia. Nuestra cultura ha crecido sin 
contacto directo con la Biblia. Por último, el silencio impuesto a minorías emergentes y a los 
movimientos espirituales femeninos, que son primordiales en el siglo XVI: alumbrados, recogidos, 
teresinos. 
 
Ha habido tres grandes crisis en la historia del catolicismo: la crisis del Imperio romano, la crisis 
frente al luteranismo, la crisis sobrevenida después del Concilio Vaticano II. Podría concluir del 
siguiente modo: “Sé muy bien que esta reacción de la Iglesia a la Reforma de Lutero, tal y como se 
manifiesta en las expresiones aludidas, tiene sus partes de sombra. Un nuevo centralismo romano, 
que fue muy distinto de lo que había sido el centralismo de la Edad Media, la acentuación parcial de 
aquellas doctrinas específicamente católicas en la teología, en la enseñanza, en la piedad, en el arte 
eclesiástico, como toda iglesia barroca muestra. No queremos ahora discutir sobre si hubiese podido 



ser de otra forma, sino que queremos atenernos a los hechos. Y el hecho es que la Iglesia católica, a 
pesar de las graves pérdidas que había sufrido por la escisión de las iglesias, en torno a 1600, era 
mucho más potente y externamente tenía mucha más vitalidad que un siglo antes de estallar la crisis 
de la fe. Esto era no sólo una consecuencia del Concilio de Trento, sino de la transformación interior 
que había tenido lugar en el hombre y que se manifestó en los grandes santos de ese siglo. Que la 
Iglesia postridentina en los siglos siguientes se aferrase con excesivo interés y falta de flexibilidad a 
las decisiones de Trento y que perdiese el contacto con el mundo nuevo que posteriormente 
emergería, esto ya pertenece al capítulo siguiente”. 


