La Reforma Catolica

OLEGARIO GONZALEZ DE CARDEDAL *

n mi exposicién, una primera introduccion trata de esclarecer las paabras que

aparecen en € titulo: cudles son la naturaleza y las categorias con que interpretar la

Reforma y coémo comprender la periodificacion y las claves de fondo del siglo XVI.

Tras la introduccion, dividiré mi intervencion en diversas partes. Una primera hace

una especie de vision panoramica de lo que podrian denominarse los momentos
decisivos de este siglo. Una segunda expone las cinco formas o las cinco explosiones de la
conciencia religiosa como voluntad primeramente creadora y sdlo en un segundo momento
reformadora. Y en una tercera parte expondré los impulsos, las aportaciones y los limites de ese
inmenso movimiento historico.

El estudio de la Reforma Catdlica de manera primordial en Espafia ha estado lastrado por una serie
de hechos que brevemente expongo:

* Teodlogo. De laRea Academiade Ciencias Moraesy Paliticas. Catedrético de la Universidad Pontificia de Salamanca.



1) Se havisto d fendbmeno alaluz de la Reforma Protestante como un momento segundo, reactivo,
explicado por é y condicionado por é. Esto es histéricamente faso. La Reforma como hecho global

de Europa es anterior, en cada érea espiritua tiene sus determinaciones y en Espafia tenia ya
cuarenta'y cinco afios de puesta en marcha antes de que en 1517 estalle e fenémeno de Lutero. Por
€50 las terminologias pueden oscilar. Se puede hablar de Prerreforma, Reforma y Contrarreforma.
Otros hablaran de Reforma General, de Reforma protestante, de Mistica Catdlica. Incluso en
aleman existen dos palabras. se habla de Reform en sentido general y de Reformation, que se
refiere explicitamente a fendmeno desencadenado por Lutero. Hay que comenzar clarificando: la
Reforma Catdlica es un hecho que surge en los Ultimos decenios ddl siglo XV, 1470, que tiene un
enorme despliegue, que tiene unaldgica propiay que a partir de los afios treinta, inexorablemente, va
a estar condicionada por € hecho de Lutero y, a partir de 1559, 1560, se va a convertir de forma
explicita en un fendémeno de reaccién frente a luteranismo. Esto ha llevado consigo también que €

sglo XVI nos haya sido transmitido, en primer lugar, a través del Barroco, que lo integra en su

I6gica, que era otra. Nos ha sido interpretado por la leyenda negray hemos encontrado también una
barrera objetiva, € uso interesado que después de la contienda civil se hizo dd gran siglo XVI

contraponiéndolo a otros siglos, en concreto a siglo XIX. Gracias a Dios, las investigaciones
histéricas desde distintos puntos de vista nos han permitido tener una comprension objetiva.

Hay una gran cuestion que deberiamos aclarar previamente: las grandes conmociones de fondo de
ese siglo XVI que dan unidad a esta etapa historica. ¢Qué esta detras de ese siglo?: ¢Jos problemas
de los conversos y la inquisicion?, ¢un gran proyecto regio?, ¢Ja pasion por estar presentes en
Europa?, ¢gl problemadel islam o Africa?, ¢es la apertura, despliegue, desangre en € Nuevo Mundo
lo primordial?, ¢es una explosion mistica lo que caracteriza a este siglo?, etc.

Podriamos periodizar € siglo XVI, en clave religiosa. Voy a distinguir cinco grandes momentos; 1)
Punto de arranque de un momento creador, que va de 1470-1475 hasta 1500-1505. A partir de 1478
acontecen una serie de hechos relevantes para la vida espiritual espafiola: por gemplo, € concilio
nacional en Sevillaen 1478, en d que los Reyes Catdlicos y |os obispos llegan a un acuerdo, bgjo la
presidencia dd gran Cardena de Toledo, de que la corona y € episcopado llevarian a cabo la
Reforma de la Iglesig, rechazando otras influencias como la del Papa. El Papa en ese momento es
un soberano politico y, por tanto, 1o que esté en juego es algo muy distinto a lo que representa hoy
esta figura. De 1493 a 1507, Fray Hernando de Taavera es € primer Arzobispo de Granada y, por
su influencia como confesor real, se nombran obispos reformadores.

La fecha de 1492 es clave: la publicacion de la gramética de Nebrija, la conquista de Granada y €

descubrimiento de América. En 1495 &l nombramiento de Jmeénez de Cisneros como Arzobispo de
Toledo. Se trata de un franciscano de la observancia que va, junto con la reforma de los dominicos,
poniendo en marcha toda una reforma de érdenes tanto femeninas como masculinas. La Reina lo
invitara a ser su confesor. Por eso es importante considerar a Fray Hernando de Talavera, Jiménez
de Cisneros y la Reina como |as referencias claves. En 1498 es nombrado reformador y visitador de
las rdenes rdligiosas, y se da comienzo alas obras de la Universidad de Alcad, y en 1499 es un afio
clave porque nacen tres grandes gigantes: & maestro Juan de Avila, apdstol de Andaucia, San

Pedro de Alcantaray San Juan de Dios.



Cerrando este primer punto, hay que decir que la Reforma Catdlica de Espafia es € fruto maduro de
decenios en los que estas personaidades sefieras a las que me he referido se proponen una real
Reforma en la cabeza y los miembros, que erala demanday la gran esperanza del siglo XV. Estees
el punto de arranque.

I1) Primera explosién de tres volcanes en Espafia: Lutero, Erasmo e Ignacio. Sitlen este momento
higdrico, en cuanto a aparicion publica se refiere, en 1517-1526. En 1517-1519, Carlos V
Emperador. En 1517 se publica la Poliglota Complutense. En 1518, encuentro teoldgico entre

Cardenal Cayetano y Lutero en Augsburgo. En 1520 estén las obras claves de Lutero. En 1520 la
bula ddl Papa, amenazandole con la excomunion. El 10 de diciembre de 1520 Lutero la quema
publicamente. El 3 de enero de 1521 es, finamente, la excomunidn. Este hecho de la excomunién del
Papa junto con la condena del Emperador cierra este pimer momento de la Reforma. Es €

momento donde S se hubiera situado lo que fue & Concilio de Trento, toda la historia de Europa
habria variado. S € decreto de la justificacion se hubiera publicado en € Concilio Lateranense V,
1513-1517, y no en e @ncilio de Trento, ni & luteranismo hubiese sdo necesario ni la historia
espiritual de Europa hubiera sido la misma. A partir de este momento, comienzan a aparecer otra
serie de fendmenos como € aumbradismo; con lo cual, comienzan a conjugarse fendmenos tan
distintos como los llamados movimientos recogidos, los alumbrados, |os erasmianos y |os luteranos.
Esta convergencia de fondo en todos €los, una voluntad de actitud evangélica en algin sentido, de
reforma eclesial en otro sentido, va a hacer que a fartir de este instante comience una actitud de
sospecha, de ambigliedad, de indiferenciacion. A partir de este instante, todo son novedades
sospechosas y muchos no se atreven a hablar mientras que otros se sienten obligados a delatar;
porque € lengugje termina siendo traidor. El siglo XVI es @ problema de una nueva experiencia
religiosa 'y de un nuevo lenguge. En 1526 se redliza la traduccion de la obra clave de Erasmo por
Alonso Ferndndez de Madrid. Més que una traduccién se trata de una transposicion, es decir,
retoca, repone, recompone, etc. Los espafioles no leen directamente a Erasmo; lo cual plantea
ciertos problemas.

3) El punto cumbre de crisis, de susto, de decision, de plante, frente a Europa. La sospechay €
miedo se aduefian de los espafioles. El punto final son los afios de 1556, 1559, 1563. En 1556 se
produce la renuncia de Emperador. Su muerte en 1558. En 1559, d indice de libros prohibidos de
cas toda la produccion biblica, espiritual y teoldgica, que no estuvieran en la edricta linea
terminolégica de la Escolagtica. 1559-1563 es la fase find del Concilio. Son, por tanto, tiempos de
miedo, de sospechay delacion.

4) La cuarta fase es lo que podriamos denominar desembocadura admirable de un momento
creador: en 1591 muere San Juan de la Cruz, en € mismo afio también Fray Luis de Ledn, y en 1598
Felipell.

5) Se abre una fase nueva a nivel tanto culturd como religioso: en 1599 nacen Veézquez y
Cdderén. Una cultura de brillantez en la poesia, literatura, teatro, donde aquella experiencia
poderosa se hace concepto fijo. Prima € concepto sobre la palabra creadora, sobre la experiencia
inmediata. Estamos Igjos ya del borboton de una lengua vivay creadora. Es unatécnica



Vamos a ver ahora exponentes diversos de una explosién de la conciencia religiosa como voluntad
creadora y reformadora: Cisneros, Erasmo, Lutero, Ignacio de Loyola, Santa Teresa de JesGis y San
Juan de la Cruz. Erasmo (1466-1536) no quiso venir a Espafia a pesar de ser invitado por €

Cardend Cisneros para colaborar en la Poliglota. Para é no es bueno hispanizar. Esto es unatierra
poco menos que de evangdizacion. Erasmo es ante todo un humanista. Su proyecto es el proyecto
de una filosofia Chrigti y se puede decir que es un moralista geniad. Desde una actitud moralista, de
recuperacion del espiritu de Cristo y San Pablo, de recuperacion del Sermon de la Montafia, etc.,

realiza su proyecto, tratando de descubrir en los sabios de la antigliedad una especie de cristianismo
universal y eterno: Ciceron, Aristoteles, Plutarco, Boecio, Petrarca, los evangelios, San Pablo...

Erasmo quiere que la ley inscrita en lo méas hondo de los seres esté en armonia divinamente
establecida con la ley de Cristo. Cada vez més los humanistas cristianos se empefian en extraer del

evangdio una filosofia; pero toda filosofia para ellos esta coronada por los evangdios. De ahi que la
actitud de fondo de Lutero sea un acceso a la biblia en clave filologica, literariay moral. Es una
ilustracidn sin iglesia. Lo que Erasmo va a significar en Espafia es algo més bien ideado y deseado
gue lo que € propio Erasmo como totalidad es. Por eso vamos a ir encontrando esa especie de
desencanto de las grandes figuras hacia Erasmo. Si € proyecto de Erasmo podriamos sintetizarlo en
la frase “filosofia christi”, € proyecto de Lutero es, por € contrario “evangelium christi”. Mientras
gue a Erasmo le preocupa la paz socid, la guerra entre los principes, a Lutero le preocupa la herida
dd propio corazén persond, la situacion del pecador, la insuperable culpa, la impaosible justificacion
por uno mismo, € retorno a un evangelio puro. Erasmo ha escrito en La querella de la paz que se
ha de recuperar a Cristo como principe de la paz. Nada mas Igos para Lutero; pues, para €, lo
Unico que preocupa es como lograr un Dios benévolo, que se reconcilie conmigo y que no sea mi

juez y acusador. Lo que hay detras de Lutero es la transmutacion como resultado de una inmensa
tormenta espiritual, que no cree poder encontrar dentro de lo que es la experiencia histéricay de la
Iglesia contemporanea una salida; por 1o que inicia un retorno d puro evangelio, leido e interpretado
alaluz de la lectura de San Pablo donde la idea de judtificaciéon de Dios y justicia de Dios no es
activa. Se trata de la justicia no que Dios nos pide, sino Dios nos da. A partir de ahi, Lutero intenta
una relectura fundamenta de toda la historia de cristianismo. En Lutero se produce una
transmutacion frente ala propia lglesia

En cuanto a Ignacio de Loyola (1491-1556), la férmula latina, si seguimas con la andogia, que le
preocupa es € “Regnum Chrigti” y la*“secudla chrigti”, como servir a Reino de Cristo en € mundo y
cémo seguirle. Viene de una experiencia imperia, ha sido soldado, después de leer los tres grandes
libros, La vita Christi de Cartujano, La leyende Aura de Santiago de laVoragine, La imitacion de
Cristo, que proviene de la corriente espiritua de la devotio moderna en la que surge Erasmo pero
con otros tonos. La figura de San Ignacio nos ha llegado releida por € Barroco, adaptada a la
Contrarreforma, haciendo de @ un antilutero, un puro y duro asceta; [0 cual no tiene nada que ver
con la redidad. Hay que tener claro que lo determinante en € es una experiencia mistica, una
voluntad de tener caudal de letras para servir al Reino de Dios. Es € paso del ascetismo a las letras.
Comenzo a estudiar a los 33 afios, primero graméatica en Barcelona. Pogteriormente, ird a Paris
donde intenta crear una comunidad cristiana, para ponerse mas tarde a disposicién del Papa.

El modelo siguiente es Teresa de Jesus y Juan de la Cruz. Santa Teresa vive en ese mundo pero, sin
embargo, 1o que dla vive nace de una experiencia 'y pasion interior. Esta influida por la lectura de
libros, entre otros de caballeriay de libros de piedad. La obra de San Juan de la Cruz es una especie



de gran irrupcién creadora tanto poética como espiritual. Y fue un desconocido para sus
contemporaneos a excepcion de las monjas carmelitas, que son quienes le dan cobijo y audiencia.

Tenemos una Reforma de Cisneros que lo abarca todo. Es una reforma de érdenes religiosas, una
reforma humanista, también con fascinacién por la mistica. Se trataba de una Reforma total. La
Reforma de Erasmo es un proyecto tedrico-humanistarilustrado de naturaleza moral. La Reforma de
Lutero nace de unas pasiones mucho més profundas. “No se tienen las manos limpias por puro
ascetismo. La transformacion del corazon es otra cosa. Delante de Dios nadie es justo”. San
Ignacio une otros eementos de experiencia mistica y una clara identificacion eclesia, en absoluto
ingenua. Justamente porgue ve a Papa como cabeza y responsable de unamision y de un Reino de
Dios en é mundo, crea & cuarto voto en funcidn de una incondicionalidad del servicio misionero.
Findmente, Teresa de Jeslis y Juan de la Cruz son impresiones en las que no valdria la paabra
Reforma. Para ellos la Reforma no es més que un 15 por ciento de lo que para €llos es un inmenso
proyecto creador.

[11) Impulsos, aportaciones, limites de esta gran gesta hispanica. Se ha dicho por un historiador
francés que @ siglo XVI esun siglo que quiere creer, que quiere experimentar, que quiere tener una
paldbra nueva. El siglo XV1 tiene voluntad de universalidad, de imperio.

En cuanto alas grandes aportaciones de la Iglesia espariola al siglo XVI enlo que aculturae Iglesia
se refiere, comencemos con € Concilio de Trento. Es un hecho de la Iglesia universal, desde €

punto de vista estructural. Es € érgano supremo de la Iglesia catdlica, que esta extendida por todo €l

mundo. Sin Carlos | y Felipe Il no hubiera sido convocable, aguantable y clausurable e Concilio de
Trento. En segundo lugar, sin la pujanza de los tedlogos espafioles tampoco habria sido posible.

Frente a la aternativa iddmica para Europa y protestante para Espafia, € Concilio de Trento
discierne y fija de manera claray normativa lo que es la verdad del Evangelio y 1o que es la unidad
de la Iglesia. Esa es la gran decisién. Sin Felipe |1 no sabemos s Europa hubiera seguido siendo
crisianay no idémica. El protestantismo en un determinado momento histérico espafiol resulté algo
enormemente deslumbrante. Visto desde una perspectiva histérica, e hecho del Concilio de Trento,
en lamedida en que Esparia esta presente, es la gran aportacion.

En segundo lugar, d despliegue de su vitaidad evangelizadora tradadada a América. Las grandes
figuras evangelizadoras, las grandes figuras que recogen todas esas lenguas y con la base
estructura de la gramética de Neébrija crean las gramaticas de todas las lenguas de América

En tercer lugar, otra gran aportacion esla victoria sobre e turco o Lepanto como freno en 1571.

En cuarto lugar, la fundacion de la Compariia de Jeslls, que en 1540 queda condtituida. Sin ella no
sabemos qué hubiera sido de la Reforma Catdlica

En quinto lugar, la teologia de Salamanca, con Vitoria ala cabeza, que piensa con categorias éticas y
evangélicas los problemas de la conquista y establece un orden juridico. A lo que hay que afiadir €
humanismo biblico de Fray Luis de Ledn.



En sexto lugar, la comprension y la expresion tedrica, gramatic al, pictérica y antropolégica de las
culturas en medio de las cuales |os misioneros de América predican e evangdio.

En séptimo lugar, una experiencia espiritual, os misticos, en las mas diversas expresiones. desde los
franciscanos a los jesuitas y pasando por los supremos exponentes de Santa Teresa de Jeslis y San
Juan de la Cruz, que han abierto a hombre a lo absoluto como realidad de amor y con dlo han
comprendido a hombre como criatura amorosa, compafiero de destino con ese absoluto que nos da
origen, nos funda y nos da amor.

Un drama que sufrimos y que hay que reconocer es que los espafioles hemos recuperado a los
misticos espafioles de manos de los franceses. No se recupera a los grandes genios sino en la
medida de una geniadidad proporcional en quien loslee.

En octavo lugar, se trata de una lengua que, desde esas experiencias histéricas, es capaz de
expresar € cristianismo con categorias y sonoridades nuevas en funcién de los nuevos intereses.

En noveno lugar, la universdizacion de la conciencia humana tiene lugar. A la unidad de Dios
corresponde la unidad del mundo y del hombre, hecha posible por espafioles y portugueses.

En décimo lugar, la expresion de una conjugacion entre relacion con Dios y redizacion humana,
entre experiencia religiosa y creacién artistica, entre concentracion en Dios y extensién en las
dimensiones tanto geogréficas del mundo como estructurales de la readlidad, tal como ella se expresa
en la pintura, la arquitectura, la poesia, la misica Eso fue @ siglo XVI espaiiol: |a @pacidad de
articular con coherencia de perfeccion vivida y de expresion lingligtica, artitica, pictérica, musica,
lo que eralafe vivida, la humanidad vivida.

Este siglo tiene también sus limites. Son los reversos de toda empresa grande. Se podrian enumerar
los siguientes: la unificacion del sujeto espafiol con d rechazo del otro, a partir de la expulsién de los
judios y moriscos. La imposicion de la fe y no la persuasion. La instrumentalizacion politica de la
Iglesa La ambigledad de ciertas redlizaciones de la presencia de la Iglesa en América. El
endurecimiento en la propia verdad recuperada y en la afirmacion de la propia identidad frente a

luteranismo. En consecuencia, la prevalencia de la Contrarreforma protestante frente a la
Prerreforma catdlica. La pérdida del acceso a la Biblia a partir del indice de libros prohibidos de
1559, y a los grandes textos espirituales de nuestra mgor historia. Nuestra cultura ha crecido sin
contacto directo con la Biblia. Por dltimo, € slencio impuesto a minorias emergentes y a los
movimientos espirituales femeninos, que son primordiaes en & siglo XVI: aumbrados, recogidos,

teresinos.

Ha habido tres grandes crisis en la historia dd catolicismo: la crisis del Imperio romano, la crisis
frente d luteranismo, la crisis sobrevenida después del Concilio Vaticano Il. Podria concluir del

siguiente modo: “Sé muy bien que esta reaccién de la lglesia ala Reforma de Lutero, tal y como se
manifiesta en las expresiones aludidas, tiene sus partes de sombra. Un nuevo centralismo romano,
que fue muy digtinto de lo que habia sido € centralismo de la Edad Media, la acentuacion parcia de
aquellas doctrinas especificamente catdlicas en la teologia, en la ensefianza, en la piedad, en d arte
eclesiagtico, como toda iglesia barroca muestra. No queremos ahora discutir sobre si hubiese podido



ser de otraforma, sino que queremos atenernos alos hechos. Y € hecho es que lalglesia catdlica, a
pesar de las graves pérdidas que habia sufrido por la escision de las iglesias, en torno a 1600, era
mucho mas potente y externamente tenia mucha més vitalidad que un siglo antes de estallar la crisis
de lafe. Esto era no sdlo una consecuencia del Concilio de Trento, sino de la transformacion interior
gue habia tenido lugar en € hombre y que se manifestd en los grandes santos de ese siglo. Que la
Iglesia postridentina en los siglos siguientes se aferrase con excesivo interés y fata de flexibilidad a
las decisiones de Trento y que perdiese € contacto con € mundo nuevo que posteriormente
emergeria, esto ya pertenece a capitulo siguiente”.



