
* De la Real Academia de la Historia. Director del Instituto Germano – Español de Investigación de las Görres. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
España y Europa en la 

Guerra de los Treinta Años  
QUINTÍN ALDEA* 

 
 

 
l tema de España y Europa en la Guerra de los Treinta Años ofrece tres sugestivos 
interrogantes: ¿qué es España?, ¿qué es Europa?, ¿qué es la Guerra de los Treinta 
Años?. Vamos a responder muy brevemente a cada una de estas cuestiones: 
 
 

1) ¿Qué era España en aquel tiempo? 
 
No es nada exagerado mantener que en el siglo XVII no había ninguna nación tan europea como lo 
era España; no sólo porque España era una de las naciones más poderosas de Occidente, sino 
también por su compromiso con las grandes empresas europeas de aquel momento, en concreto, 
pensemos en su vinculación con la Guerra de los Treinta Años. 

E 



 
Una vez me preguntó un historiador alemán en Munich qué tenía que ver España con la Guerra de 
los Treinta Años. Partía aquél del supuesto de que España no tenía nada que ver con dicha guerra. 
Yo le respondí tajantemente: “tiene mucho que ver” (viel zu tun), pero a veces se cuestiona uno 
esto incluso en España, llegándose a hablar de España y Europa como si de dos todos distintos se 
tratara. 
 
En la primera mitad del siglo XVII dependían de la corona de España los siguientes Estados: toda la 
península ibérica con los archipiélagos adyacentes, incluida Portugal; más de la  mitad de Italia en la 
que el rey de España tenía cuatro importantes Estados: los reinos de Nápoles, de Sicilia, de Cerdeña 
y el Estado de Milán; en Francia: el Rosellón y la Cerdaña así como el Franco-Condado; en los 
Países Bajos: lo que hoy es Holanda, Bélgica y Luxemburgo más los territorios de Artois y parte de 
la Picardía, que pasaron después a Francia; en el Imperio, la Alsacia, que unida al Franco-Condado 
servía de paso para las tropas españolas que iban a Milán por la Saboya hacia Flandes a través del 
llamado camino de Flandes; los Estados bajo protección española como Génova, Malta y otros 
Estados menores de Italia y los que dependían del vicariato imperial de Italia, feudos del Imperio, 
como Sena y Portoferraro cuya investidura daba el rey de España al gran duque de Toscana; las 
plazas del Norte de África, Ceuta, Melilla, La Mámora, Lagache, Orán, Túnez, alternativamente, 
Trípoli, Los Gelves. Recordemos que el testamento de Isabel la Católica reclamaba la recuperación 
de los antiguos territorios del Norte de África, que habían pertenecido al imperio romano y que 
estaban cristianizados. A estos territorios habría que añadir las Indias occidentales y orientales: 
Filipinas, Las Marianas, etc. Con ello el imperio español había adquirido una extensión mayor que la 
de ningún otro imperio del mundo. Esta grandeza territorial hacía que otros pueblos como Bosnia y 
Albania pidieran en 1609 integrarse en la monarquía hispánica, anticipándose a lo que sería el 
proyecto europeo de nuestros tiempos. Tal sería el prestigio del monarca español, sobre todo, en el 
mundo mediterráneo.  
 
Este conglomerado de pueblos tenía un gran inconveniente y una gran ventaja. El inconveniente 
consistía en la inmensa dispersión geográfica, que creaba enormes dificultades en las 
comunicaciones y en la defensa frente a los enemigos; la ventaja estribaba en el valor estratégico 
que suponían en una operación bélica exterior. Por eso Francia se sentía atenazada por el rosario de 
posesiones españolas que la rodeaban y España se sentía amenazada y vulnerable en mil puntos de 
sus fronteras. 
 
Esta consideración valía tanto en el continente europeo como en las dilatadas rutas de los mares. De 
ahí que algunos historiadores señalen hacia América precisamente por la distancia y la extensión 
geográfica inabarcable de aquellos territorios como la clave del fracaso del Conde Duque de 
Olivares. La llegada del tesoro americano será, por estas mismas razones, cada vez más aleatoria y 
la flota de las Indias no podrá cruzar el Atlántico en el año crucial de 1639. Desde el punto de vista 
logístico, la inoportuna sublevación de Cataluña y Portugal en el momento más decisivo de la historia 
moderna va a dar el golpe de gracia a la política europeísta de España, no sólo por la necesidad de 
atender a dos frentes dentro de la península, al Este por Cataluña y al Oeste por Portugal, sino por la 
reducción de tropas a que obligaba el número de operaciones militares y por la dificultad del 
transporte al quedar en poder del enemigo el puerto de Barcelona. 
 



Ésta era la España de la guerra de los treinta años con la herida siempre abierta por parte de los 
Países Bajos, que en mala hora el emperador Carlos V por un amor muy comprensible hacia su 
patria chica endosó en la corona de su hijo Felipe II y se convirtió durante ochenta años en el 
desangradero de los hombres y del dinero de todos los dominios de España. Sin los Países Bajos, 
España, que era señora de los mares, podía haber mantenido una indiscutible superioridad 
mediterránea y atlántica, sin interferir en las rivalidades y ambiciones y querellas intraeuropeas. 
España por su intervención voluntaria o forzada en ellas, cometió el pecado de ser demasiado 
europea. Ni en el siglo XVII ni en los siguientes, España dio las espaldas a Europa; más bien España 
ha mirado siempre al resto de Europa a veces con afán casi mimético. Los reyes, la nobleza, el alto 
clero y los hombres de negocios y de leyes han puesto sus ojos allende Pirineos y han seguido 
gustando de las artes, las letras, las modas, los tapices, la sedas, los paños, los arneses y de todo 
género de productos extranjeros. Durante aquellos años continuaron trabajando en España 
arquitectos, escultores, pintores italianos, flamencos y alemanes. Incluso el sueño de nuestros 
grandes artistas y literatos era así visitar Italia, patria de las artes y de las letras. Tenemos, por 
ejemplo, el caso de Don Miguel de Cervantes, de Diego Saavedra o de Diego Velázquez. Jamás 
pasó por la mente de los rectores de la política española de este tiempo la idea de restaurar la unidad 
política de Occidente, o sea, la de crear la monarquía universal, concepto incompatible entonces con 
el creciente vigor de los nacionalismos imperantes. Pero sí lucharon por algo más profundo, más 
humano, más trascendente y, en definitiva, más europeísta: su unidad espiritual. 
 
Europa tenía un cuerpo plural pero un alma común y había que salvar ese alma. En tiempo de Felipe 
III y de Felipe IV se mantenía todavía vivo el legado de Carlos V, que se reducía a estos tres 
objetivos: en primer lugar, respeto mutuo de las naciones de la cristiandad; en segundo lugar, unidad 
espiritual entre todas ellas; en tercer lugar, confederación de todas contra los mahometanos, los 
infieles, que habían invadido el antiguo imperio romano. España no se enfrentó con Europa en son de 
conquista y con apetitos agresivos. Los pensadores y guerreros españoles lucharon en Europa por 
los supremos valores del espíritu. En esta doble batalla del pensamiento y de la acción conquistaron 
para España la hegemonía política y espiritual de Occidente porque fueron en verdad los hispanos 
quienes sostuvieron las aventuras de los Austrias con su inteligencia, su espíritu, sus riquezas y su 
sangre y lo hicieron hasta el agotamiento. Es verdad —también hay que decirlo— que los españoles 
pisaron fuerte, a veces, demasiado fuerte, por todos los caminos europeos: trocaron la admiración 
por el orgullo, rezumaron soberbia y cada día se sintieron más dueños de sí mismos y más capaces 
de dictar a Europa las normas y directrices, de su vida espiritual. Y los europeos de más allá de las 
fronteras de España tascaron el freno con rabia, soportaron la superioridad española con saña, 
acumularon tesoros de resentimiento ante nuestra hegemonía y nos odiaron tanto como nos 
temieron, nos combatieron con astucias, injurias, calumnias y traiciones y se resistieron a admirar las 
creaciones de nuestra mente y de nuestro ingenio. España, por tradición, por historia, por herencia 
dinástica y por convicción, se hallaba comprometida en el siglo XVII tal vez por una utopía 
quijotesca, tal vez por una misión providencial, tal vez por una concepción integral del hombre, a 
defender lo que entonces se tenía por lo más entrañable de Europa: su unidad espiritual. Alguien 
tenía que hacerlo, no era ciertamente lo más cómodo ni lo más barato, España  desde la escisión 
luterana se había situado claramente de parte de Roma, de parte de la defensa de la fe. Hoy, tal vez 
con una mentalidad secularizada, no se comprenda bien lo que entonces significaba embarcarse en 
aquella aventura heroica. “Prefiero perder todos mis reinos antes que ser señor de herejes”, había 
dicho Felipe II, y lo vuelve a repetir Felipe IV a raíz del famoso tratado de Milán de 1639. Y lo 



decían por convicción interior cuando todavía se creía en la posible restauración de esa unidad 
espiritual. Y no hablemos de tolerancia en aquel tiempo. Entonces no existía la tolerancia por 
convicción, existía la tolerancia forzada, el armisticio, que era a la fuerza. Y como forma general de 
gobierno, la regla oficial pactada era “el que tiene el poder impone por la fuerza la religión en su 
territorio correspondiente”. Francia tenía la triste experiencia de haber sufrido varias guerras civiles 
de religión y todavía estaba a tiempo de resolver su problema. El Papa había pedido varias veces a 
Francia su colaboración, por ser la hija primogénita de la Iglesia. Francia podía colaborar en esa 
empresa común y sin duda entre España y Francia se hubiera salvado la unidad religiosa de 
Occidente. Durante todo el siglo XVI se intentó esa colaboración, y gracias a ella se pudo celebrar 
el Concilio de Trento, y si Enrique IV miraba más a la política que a la religión, más a Francia que a 
Europa, al llegar el siglo XVII se pudo lograr todo con la figura enjuta, fría y de voluntad de hierro, 
que procedía del estamento eclesiástico: el Cardenal Richelieu. Entonces se vivió un momento 
dramático de esperanzas en que se podía todo. Sumando las fuerzas de España y Francia se hubiera 
moderado Europa, de acuerdo con el eterno ideal de la Cristiandad: la unidad de la Cristiandad. 
Quién mejor que un cardenal de la Iglesia romana para alcanzar ese objetivo. Desgraciadamente, el 
cardenal francés no fue capaz de subordinar los intereses nacionales a los intereses de la unidad 
religiosa de Occidente. ¿No se había ofrecido España generosamente a Francia para liquidar la 
resistencia de los hugonotes en 1627? Ante aquel trágico dilema entre nacionalismo francés o 
universalismo cristiano, el cardenal de la Iglesia romana escogió lo primero y en ese preciso 
momento, que se pudo todo, se perdió todo. Aquella decisión fue el rubicón en la historia religiosa de 
la edad moderna. Una vez más se confirmó el principio de que el destino de los pueblos depende 
muchas veces del destino de un hombre. 
 
Hay quien puede creer que esta visión es parcial, subjetiva y españolista. Sin embargo, reconozco 
que cada historiador ve la realidad histórica desde su punto de vista, pero en este caso mi tesis se 
apoya en la opinión de eminentes historiadores extranjeros. 
 
La monarquía hispánica luchó heróicamente, quijotescamente, por la defensa de la unidad espiritual. 
Este es el perfil biográfico de la España del siglo XVII. Este fue el marco en que se desarrolló la 
espléndida cultura del barroco en las artes y en las letras. No se pude pues acusar a España de 
abandonismo o de retraimiento ante la gran política europea, es decir, la que buscaba salvaguardar lo 
que se creía más trascendental para la vida del hombre sobre la tierra. 
 
No completaríamos el perfil histórico de España en el siglo XVII si nos olvidáramos de otro 
ingrediente: de la intervención de España en la defensa de la integridad y seguridad de Europa. Me 
refiero a la defensa de la Cristiandad contra el Islam en el flanco sur. España mantenía en aquel 
siglo varias escuadras en el Mediterráneo para garantizar esa seguridad. Desde Brindisi o la isla de 
Malta, al estrecho de Gibraltar vigilaban las naves españolas las aguas del Mare Nostrum. La 
escuadra de España, la de Sicilia, la de Nápoles y las escuadras aliadas surcaban constantemente 
aquellas aguas. Después de Lepanto hubo varios encuentros navales con la escuadra turca, por 
ejemplo; pero aparte de esa guerra mayor, eventual, existía permanentemente una guerra menor, 
que era la guerra de la piratería, que había que extirpar a toda costa. La piratería en el Mediterráneo 
era una industria tan vieja como la historia. Todas las ciudades costeras del Mediterráneo estaban 
expuestas a esa terrible y cruel industria del saqueo; por eso las poblaciones o estaban amuralladas 
frente al ataque o se situaban lejos de la costa para poder huir de forma rápida ante la llegada de los 



piratas. Los cautivos que tenían la desgracia de caer en sus manos eran llevados a los mercados de 
Argel o de Constantinopla para su venta y mientras lo hacían yacían hacinados en las mazmorras o 
baños, esperando el turno o de la venta, o de la huida o del rescate. Cervantes es un caso más en 
esa interminable lista de cautivos. Los niños desarraigados de su familia y de su tierra, educados en 
el Corán, se convertían en guerreros del ejército turco. Los demás cautivos corrían diversa suerte, 
según el amo que los comprase. En el mercado se exhibían desnudos hombres, mujeres y niños para 
ser examinados y calcular su valor. Los pregoneros eran los encargados de pasearlos por todo el 
mercado ante la mirada curiosa de los traficantes. El trato era en muchas ocasiones inhumano y 
cruel. En esta cruel historia desempeñaron un heroico papel los padres mercedarios, que exponiendo 
muchas veces sus propias vidas fueron rescatando a muchos cautivos hasta finale s del siglo XVIII. 
Muchos de los redentores, cerca de unos 2.000, murieron mártires en el nobilísimo oficio de redimir 
cautivos. Este dramático e inolvidable capítulo de la permanente defensa de nuestro continente 
contra el Islam forma parte esencial de la  inmensa tarea que fue la construcción de Europa en 
dialéctica permanente contra el Islam.  
 
Así pues la lucha por la unidad espiritual de Europa, siempre añorada, y la defensa permanente 
contra el Islam son los dos grandes objetivos de la política europeísta del rey católico. Esa era 
España. Este su perfil. 
 
2) ¿Qué es Europa? 
 
Constantemente, oímos hablar de Europa en la prensa, en la radio, en la televisión. Tema de capital 
importancia porque estamos construyendo una Europa nueva pero a la vez una Europa con raíces, 
con pasado, con el alma perdurable que ha animado siempre el cuerpo de Europa. Pero si preguntáis 
qué es Europa, qué pueblos la forman, la han formado o la han de formar, cuáles son sus fronteras, 
cuál es su organización, cuál es su carácter, qué objetivos pretende la Unión Europea, comprobaréis 
enseguida que aquello que parecía tan claro se vuelve oscuro, que el concepto de la Unión Europea 
se torna impreciso, vago e indefinido. En una palabra: no sabemos lo permanente del ser de Europa, 
la identidad de Europa. Pero ¿lo saben nuestros políticos?, ¿lo saben los parlamentarios europeos?, 
¿lo saben los centenares de burócratas que trabajan afanosamente en los organismos de la Unión 
Europea? ¿Saben cómo se deben acoplar entre sí todas esas naciones para formar una auténtica 
unión de los pueblos europeos, no ya a nivel de Estado sino a nivel de sociedad? ¿Disponen de 
mecanismos eficaces pare frenar los particularismos secesionistas, los nacionalismos excluyentes, 
que impiden una unidad superior, ese proyecto que es Europa? 
 
Europa es hoy una realidad política, económica y social de la que vivimos, en la que estamos 
afortunadamente, con la que a sabiendas o no estamos comprometidos y fundidos. Europa somos 
nosotros, todos los que vivimos en el ámbito europeo. Somos una realidad de primer orden, que nos 
empuja a cada uno de nosotros en una dirección y en un sentido hacia una meta común. Somos pues 
los europeos los protagonistas hoy de un gran drama, en el que nos toca representar el papel no de 
meros espectadores sino el papel de actores privilegiados. Nosotros somos los protagonistas del 
futuro de Europa. Pero cuando nos preguntamos qué es Europa nos tenemos que repreguntar a su 
vez de qué Europa hablamos. Hay una Europa geográfica y una Europa histórico-cultural. ¿De cuál 
de las dos hablamos? ¿Coinciden entre sí de hecho los contornos, los límites de ambas Europas? ¿Se 
tiene que fundir en una única unidad política lo que no han logrado la historia y la cultura? Europa 



como realidad geográfica es un hecho innegable. Es una inmensa península que arrancando del 
bloque asiático queda limitada al oeste por el océano Atlántico, al este por las crestas de los montes 
Urales, al norte por el océano glaciar ártico y al sur por el mar Mediterráneo. Se trata de 10 millones 
de kilómetros cuadrados, mayor que Estados Unidos. ¿Es posible formar una unidad política con este 
espacio geográfico? No soñemos ahora con una utopía a largo plazo. Soñemos con realidades que 
podemos alcanzar. 
 
Por suerte o por desgracia, la geografía no tiene la última palabra, no debe tenerla. Se requiere, pero 
no basta. Es muy distinta la Europa histórico-cultural, la Europa que ha estado unida no sólo por la 
geografía sino por la historia, por una serie de vínculos culturales que le han dado y le dan un fondo 
de indiscutible unidad, un fondo que ha hecho posible la forja de una identidad típicamente europea. 
 
La Europa del siglo XVII es la Europa que nacida de la Edad Media es modelada sustancialmente 
por tres componentes esenciales: la cultura grecolatina, el cristianismo y el germanismo. Es la 
Europa que, a pesar de los desgarrones y cismas religiosos, sigue siendo cristiana. Es la Europa de 
Carlomagno, Gregorio VII, Luis Vives, Leonardo da Vinci, Miguel Ángel y Galileo. Es la Europa 
moderna de los grandes descubrimientos geográficos y científicos, una Europa que tiene una misma 
escritura, un mismo Derecho Romano, un mismo tipo de Universidad y de Escuela, una Europa en la 
que predomina una misma formación humana, una misma lengua, el latín, que convive 
amigablemente con las nacientes lenguas vernáculas sin decretos oficiales. Una misma expresión 
artística en los diversos estilos, románico, gótico, renacentista, barroco, aunque con diversos matices. 
Unos mismos valores morales y éticos, unos mismos ideales; en una palabra, una misma cultura, la 
cultura occidental. En todas partes se vivía con la misma mentalidad, existía el mismo repertorio de 
creencias y de convicciones. Se trataba de una Europa con unas fronteras marcadas por la 
Cristiandad. 
 
Europa tiene un pasado que condiciona el presente actual. Ningún presente ni futuro se construye 
sino partiendo de nuestro pasado. No es una casualidad el hecho de la Unión Europea. No surge por 
generación espontánea. Hay que partir de la existencia de una unidad real previa y una conciencia 
clara de esa unidad, que es la que ha informado desde el subconsciente este itinerario fascinante que 
nos ha llevado a la Unión Europea. Eran pues factores morales y culturales los que en aquel tiempo 
dieron la absoluta preponderancia a nuestra cultura, una exclusividad en esa formación del tejido de 
Europa, y en ese concierto histórico no caben ciertos elementos extraños que ahora algunos 
pretenden introducir. Algunos políticos no han cobrado todavía conciencia de lo que en realidad es 
Europa. Hace años lo advertía el gran europeísta Salvador de Madariaga al referirse a la Europa 
occidental: “Europa es un cuerpo. Es un alma también. No es todavía una conciencia”. Muchos 
europeos carecen de conciencia histórica y por eso se recibe la impresión de que Europa marcha a 
la deriva, al hablarse de integrar en Europa a Turquía, a Marruecos y a otras naciones africanas. 
Bienvenida sea una confraternación mediterránea o unos tratados de amistad o cooperación con 
Turquía, con Marruecos o con todos los países del mediterráneo. Son muchas de ellas naciones 
amigas, algunas son naciones que interesan a Europa. Turquía incluso pertenece a la OTAN, pero 
también pertenecen a la OTAN Estados Unidos y Canadá; sin embargo, no forman parte de la 
Unión Europea. Somos muchos los que creemos que no es posible una verdadera y auténtica 
integración europea por parte de Turquía. Y no me refiero a la integración meramente jurídica, pues 



esa no es la integración que queremos. Pero lo más grave es que ellos, los turcos, tampoco la creen 
ni la quieren. Tendrían que dejar de ser lo que son y no quieren dejar de ser lo que son.  
 
Si además de Turquía entran en Europa, Marruecos, que lo ha pedido, Túnez, que está muy 
europeizada, Egipto, Argelia, etc., ¿qué concepto de identidad europea tienen los políticos rectores 
de la política europea? No hay que confundir la OTAN y la seguridad de Europa con el ser y la 
identidad de Europa. No se trata sólo de tener más seguridad, más comercio, más espacio. Antes 
que el tener está el ser y, por tanto, el no dejar de ser lo que somos. Sin su esencia, sin su cultura, sin 
su alma, Europa no es Europa. Y en caso de unirnos sería más lógico y natural formar la unión con 
los Estados Unidos y Canadá e incluso con toda América, que es una prolongación de Europa. 
Mucho más lógico que la unión euroasiática o euroafricana. ¿Por qué Europa ha de perder su propia 
identidad cultural?  
 
En conclusión, la Europa del siglo XVII y la del siglo XXI tiene que ser, forzosamente, la misma 
Europa. 
 
 
3) -¿Qué es la guerra de los treinta años? 
 
Un fenómeno inmenso, complejo, y cuya simplificación corre el peligro de convertirse en caricatura. 
Recapitulando el proceso histórico que reactivó el cardenal francés, podemos decir que Richelieu 
murió dejando realizados sus objetivos principales en esa guerra: liberarse del peligro alemán, 
liberarse del peligro español y situar a Francia en el camino de la hegemonía europea. Pero junto al 
triunfo político se hizo irremediable y definitivo el cisma religioso de la Cristiandad y se echaron los 
cimientos de la supremacía protestante, que ha predominado en Europa desde la Paz de Westfalia 
(1648) hasta el final de la Primera Guerra Mundial. La gestación de este proceso se concentra en el 
episodio de la Guerra de los Treinta Años, que es un concepto plenamente alemán. En España la 
guerra duró con el mundo del norte ochenta años y con Francia seguimos tras la Paz de Westfalia 
once años más luchando. La Guerra de los Treinta Años es una terminología que no se adecúa con 
nuestra manera de hablar. Las causas subsiguientes de esa guerra y de la subsiguiente Paz de 
Westfalia para mal de Francia las iba a sacar dos siglos después el canciller de hierro, el protestante 
alemán Otto von Bismarck, que en la Guerra Franco-Prusiana 1870-1871, le arrebatará a Francia la 
hegemonía europea, consolidará la unidad nacional alemana a la que siempre antes y después de la 
Paz de Westfalia se había opuesto Francia y fundará el II Reich, el segundo imperio alemán. Se 
cerraba así un ciclo histórico de la historia moderna de Europa, que se había constituido bajo el signo 
del fraccionamiento estatal de Alemania y de Italia y el reconocimiento de la hegemonía militar de 
Francia. 
 
La Guerra de los Treinta Años comienza siendo una guerra civil alemana en la que entran poco a 
poco los más feroces antagonismos, que la convierten muy pronto en una guerra europea, 
antagonismo religioso entre católicos y protestantes, antagonismo político-religioso entre los príncipes 
alemanes y el emperador, antagonismo hegemónico entre Francia y los Augsburgo. De todos estos 
antagonismos el más pernicioso, a todos estos efectos, era el antagonismo intraimperial porque en él 
residía la clave de la estabilidad política de Alemania y por ende de Europa. La estabilidad de un 
espacio geográfico depende del número de Estados que se concentren en él. A medida que crece el 



número de Estados en el mismo espacio aumenta la inestabilidad. De ahí que los procesos de 
unificación sean procesos de pacificación y en este proceso precisamente se encuentra actualmente 
Europa. A mayor unión más pacificación. 
 
Los objetivos de España en su política europea eran bien claros: primero, evitar en Europa y, sobre 
todo, en el Imperio una guerra de religión. Segundo, estrechar las relaciones de amistad con Francia 
a la caída de Enrique IV, para lo cual se celebran los recíprocos matrimonios del futuro rey de 
España Felipe IV con Doña Isabel de Borbón, hermana de Luis XIII, y del rey de Francia Luis XIII 
con Doña Ana de Austria, hermana de Felipe IV. Tercero, llegar a una paz estable con Inglaterra, 
que unilateralmente había declarado en 1624 la guerra a España y al Imperio. De hecho, se firmó 
esta paz en 1630 con la eficaz intervención de Pedro Pablo Rubens que fue a Londres comisionado 
por España. Cuarto, lograr la unión de todos los príncipes alemanes con el emperador y del Imperio 
con España. Este último objetivo, quizás el más importante de todos, lo llevaba a cabo en misión 
diplomática Don Diego Saavedra Fajardo. 
 
Estas eran las líneas programáticas de la política española en la Europa de la primera mitad del siglo 
XVII, es decir, de la Guerra de los Treinta Años. España se puede sostener que no entró nunca en 
una guerra ofensiva, sino que se mantuvo siempre en una guerra defensiva. Tal vez esto fue un 
grave error estratégico al perder España la iniciativa en la conducción de la guerra. Por tratarse de 
una guerra defensiva, la atención se centraba siempre en Alemania, que era el punto más débil de la 
geografía europea. La fuerza de Alemania como potencia europea residía en la unión de todos los 
príncipes con el emperador; lo que llevaba consigo el aumento del poder imperial. Pero si subía el 
poder del emperador bajaba por fuerza el poder de los príncipes alemanes y éstos no toleraban 
perder la más mínima  cuota de su poder. Todos querían ser soberanos. Para la ambición no existe 
una vía media entre la cumbre y el precipicio. 
 
En 1618 se produce la primera gran tragedia del episodio de la Guerra de los Treinta Años: la 
famosa defenestración de Praga. El conflicto era evidente: Fernando II o Federico V. Pero, ¿era 
sólo un conflicto bohemio? España tenía mucho que ver en este conflicto y se sentía completamente 
implicada. España, por aquel entonces, mantenía ya un frente de guerra en Argel y se consideraba 
excesivo mantener dos frentes de guerra: uno en Argel, otro en Alemania. Había que escoger. 
España se dedicó a intervenir en favor del emperador. Se trataba más que de hacer una guerra 
ofensiva, de defenderse contra unos agresores injustos y contra unos vulga res usurpadores. Argel 
podía esperar. Europa no. España, por ello, se inclinó de nuevo por la opción europeísta. 
 
En concreto, para España, la Guerra de los Treinta Años supuso la frustración de sus principales 
objetivos programáticos. Primero, España fracasó en su objetivo de mantener la integridad de la 
Península Ibérica, rota por la sublevación de Cataluña y de Portugal. Fracasó también en su objeto 
de unir al Duque de Baviera con el Imperio, porque éste firmó el 30 de mayo de 1631 el Pacto de 
Fontanebla u adhiriéndose a Francia y con la ayuda del nuncio de su Santidad en París. Y aunque 
Baviera volvió al seno del Imperio gracias a la hábil negociación de Don Diego Saavedra Fajardo, 
había de volver a ir más tarde por libre, no todos confederados, a la Paz de Westfalia. Tercero, 
fracasó en el objetivo de mantener en el Imperio una dirección militar única con un solo frente 
prioritario que querían que fuera Holanda. Cuarto, fracasó también en la unión del Imperio porque 
los intereses particulares de los príncipes protestantes prevalecieron sobre los generales. Con la Paz 



de Westfalia Alemania quedó despedazada, dividida en 350 Estados soberanos con la consiguiente 
carga explosiva para el futuro de dicha paz. En definitiva, fracasó la Europa posible y surgió la  
Europa de los nacionalismos, que ha perdurado hasta el día de hoy. 
 
Afortunadamente, amanecen tiempos nuevos en los que se vuelve a recomponer la unidad plural de 
una Europa más solidaria, más fraterna y más pacífica. Y ahora más que nunca tiene aplicación 
aquella fórmula mágica capaz de curar los males europeos: “España, Francia, Alemania, separados 
son un problema. Europa, la Unión Europea es la solución”. 


