
* Profesor Titular de Historia Moderna de la Universidad Complutense de Madrid. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
La imagen  

de la monarquía española  
CARLOS GÓMEZ CENTURIÓN* 

 
 

 
n esta intervención no voy a tratar de lo que Julián Juderías llamó en 1911 “la leyenda 
negra” de los siglos XVI y XVII, es decir, de la imagen acuñada de la monarquía 
hispana por sus principales adversarios a lo largo de los siglos XVI y XVII, época en 
la que España tuvo una hegemonía política, militar y cultural en Europa. Una imagen 
deformada, grotesca, fraguada durante ese período sangriento y turbulento de la 

historia  de Europa que los historiadores hemos dado en llamar de las guerras de religión. Una 
imagen que se dirigió inicialmente contra los soberanos de la Casa de Austria y su política, contra 
Felipe II en mayor medida, y que se acabó adjudicando por extensión a toda la nación española. 
Tampoco voy a entrar a analizar los amplios debates historiográficos que durante el último siglo y 
medio han contribuido a diluir el contenido de aquella leyenda negra. Como resultado de ellos incluso 
los historiadores menos predispuestos a simpatizar con los mejores siglos de nuestra historia por 

E 



multitud de prejuicios heredados han aceptado dejar de utilizar términos tan peyorativos como 
imperio, imperio español, para adoptar otros mucho más benevolentes y ajustados como el de 
monarquía española o monarquía hispánica. Una monarquía que es contemplada hoy en día como lo 
que fue realmente: una agregación de reinos, territorios, naciones, tan amplia como plural y que muy 
bien podría servir en muchos de sus rasgos como modelo actual para el proceso de construcción de 
la Unión Europea. 
 
Lo que voy a tratar de exponer es algo bien distinto, aunque esté relacionado en más de un sentido 
con los temas antes apuntados. Se trata de la imagen que de ellos mismos y de su monarquía 
trataron de acuñar los diferentes monarcas de la Casa de Austria. Un tema apenas trillado hasta 
hace una década y que ha sido descubierto de la mano de los historiadores del arte y de la cultura, 
cuando hartos ya de hacer inventarios y clasificaciones formales de nuestros tesoros artísticos han 
vuelto su mirada hacia otras cuestiones de mayor enjundia en la historia social del arte y de la 
cultura. Y más aún cuando ha estallado en el mundo universitario el interés investigador hacia uno 
de los temas estrella de las últimas décadas. Me refiero al tema del mecenazgo como principal 
motor de la producción artística y cultural. Ha sido a partir de entonces cuando se ha ido 
descubriendo la importancia que tuvieron como mecenas inteligentes y generosos cada uno de los 
miembros de la Casa de Austria y cómo a través de tal mecenazgo consiguieron construir una 
imagen soberbia y magnífica de su dinastía; una imagen de la majestad real que estaría destinada a 
convertirse en modelo parafraseado y copiado durante al menos un siglo y medio por otros 
soberanos y dinastías. 
 
Conviene explicar, antes de entrar en otros detalles, por qué tuvieron tanto interés e invirtieron tanta 
atención y tanto dinero los soberanos de la Casa de Austria en la fabricación de esta imagen y de su 
difusión. ¿Por qué fue tan importante en su política? Aquí no cabe, en primer lugar, sino destacar 
algo ya conocido: al igual que en otros tantos aspectos de la construcción del absolutismo real 
durante los siglos XVI y XVII, como fueron la creación de órganos adecuados de justicia y de 
gobierno, o el desarrollo de una amplia burocracia, a los monarcas de la Casa de Austria, los 
soberanos más poderosos de la Europa de su época, les correspondió desempeñar un papel de 
vanguardia y de liderazgo, trazar un camino por el que luego otros monarcas y soberanos se vieron 
obligados a transitar. 
 
La principal motivación que tenía cualquier soberano del Renacimiento para pretender acuñar una 
imagen poderosa de sí mismo y de su dinastía, y tratar por cualquier medio a su alcance de potenciar 
la majestad real, no era otra que pretender acrecentar su autoridad y poder. No se trataba 
únicamente de una cuestión de prestigio frente a otros monarcas u otras dinastías rivales, sino 
también de un recurso muy eficaz para reafirmarse entre sus propios súbditos.  
 
Las monarquías absolutas o de vocación absoluta, como las denominara con gran acierto el Profesor 
Tomás y Valiente, surgieron en el seno mismo de las sociedades de órdenes fraguadas en el 
medievo, unas sociedades en las que la jurisdic ción y, por tanto, el poder político estaba repartido 
desigualitariamente entre los distintos miembros que componían el cuerpo social. El poder del rey se 
consideraba superior al poder de cualquier orden o estamento, pero la concepción de un poder real y 
absoluto era esencialmente incompatible con la concepción misma de esta sociedad estamental. De 
ahí que la construcción del absolutismo real fuera un proceso dilatado en el tiempo, tortuoso, 



sangriento y combatido siempre por múltiples opositores. Se ha dicho acertadamente que el 
absolutismo consiguió afirmarse y construirse sobre el contrafuero, violando y derogando las viejas 
constituciones a los reinos medievales. Por ello, frente a otros procedimientos más discutidos de 
afirmar la autoridad real en el ejercicio cotidiano del poder, en los cuales el Derecho y la costumbre 
podían ser continuamente enarbolados para poner límites al poder del monarca, el recurso de 
reafirmar la majestad y la dignidad reales constituía para los soberanos un expediente fácil y eficaz, 
mucho menos susceptible de despertar oposición mientras no se sobrepasaran los límites del decoro 
o un nivel de gasto razonable.  
 
La monarquía de los Austrias se vió empujada muy tempranamente por estos motivos a construir de 
sí misma una imagen lo más sólida y lo más poderosa posible. En el exterior tenía que emular el 
poder y el prestigio de la que a finales del siglo XV había comparecido como el principal poder de la 
Cristiandad: la monarquía francesa. En el interior tenía que superar también un importante reto: el 
conglomerado de reinos y territorios que le había correspondido gobernar a Carlos V y después a 
sus sucesores tenía escasa coherencia geográfica y política. Como monarcas de tan extensas pero 
dispersas posesiones, tuvieron que poner en juego todos los expedientes y recursos de los que 
disponía entonces un absolutismo todavía balbuciente y en formación. Entre ellos, la glorificación de 
la imagen real y de la dinastía como elemento que suscitara la adhesión de sus súbditos y diera 
consistencia política a sus territorios tan alejados unos de otros. Para afrontar este reto contaban con 
múltiples factores a su favor: eran herederos de dos gloriosas dinastías cuyo mecenazgo había sido 
ya notable a finales del siglo XV. Ya los Reyes Católicos habían efectuado durante su reinado un 
hábil despliegue, triunfalista e impositivo, de las formas artísticas y culturales con fines políticos con 
una intensidad y amplitud hasta entonces desconocida en España. Otro tanto cabría decir del 
emperador Maximiliano, quien en su mecenazgo supo conjugar el lujo típicamente borgoñón con un 
lenguaje de alto contenido simbólico, escogiendo para sus proyectos de propaganda política a los 
mejores artistas de su tiempo. Además, la consagración de su poder coincidió con el estallido cultural 
y artístico del Renacimiento y del Humanismo junto con el redescubrimiento de la Antigüedad. Los 
artistas del Renacimiento utilizaron los vastos recursos de la mitología y de la historia clásica para 
ensalzar las personas de los soberanos, representando sus virtudes, acciones, poder y magnificencia. 
También el descubrimiento del culto ceremonial otorgado en el mundo antiguo a los gobernantes tuvo 
un enorme impacto sobre las monarquías del Renacimiento. El culto a la imagen real por medio de 
retratos, esculturas, grabados y medallas fue producto tanto del progresivo afán sacralizador de las 
monarquías, como de la conciencia recobradora de la adoración otorgada a las efigies de los 
emperadores romanos.  
 
Los Ausburgos pudieron gozar de una ventaja añadida, al incluir dentro de sus dominios y de su área 
de influencia los dos centros geográficos, que habían generado aquella gran revolución intelectual y 
artística: los Países Bajos e Italia. Y, para mayor beneficio, dispusieron de unos recursos 
económicos sin precedentes, favorecidos por un crecimiento económico sostenido hasta las 
proximidades de 1590 y reforzados por la afluencia de metales preciosos procedentes de América. 
Sería casi imposible tratar de resumir la infinidad de iniciativas artísticas y culturales sobre las cuales 
el mecenazgo de la Casa de Austria se volcó en la prosecución de sus objetivos. Nos centraremos 
nada más que en tres de los cuales la dinastía obtuvo un éxito tan rotundo que consiguió establecer 
los patrones a los cuales tratarían de ajustarse el resto de las monarquías europeas de la época y con 
los que hoy en día continúa siendo identificada. Nos referimos al ceremonial real de la Corte 



Española, también llamado ausburgo-borgoñón o hispano-borgoñón, al retrato, de aparato o 
representación y al coleccionismo artístico de objetos valiosos y preciosos. 
 
Uno de los elementos que contribuyeron de forma más determinante a construir la imagen e los 
soberanos de la Casa de Austria fue la adopción e introducción en la Corte Española del ceremonial 
real de sus antepasados, los Duques de Borgoña. Carlos V lo había adoptado desde su infancia 
transcurrida en los Países Bajos. Su hermano Fernando lo introdujo en la Corte de Viena a través de 
las ordenanzas de 1527 y 1537. Y en 1548 el emperador lo impuso también para la casa de su 
heredero el príncipe Felipe. A partir de entonces, el ceremonial ausburgo-borgoñón disfrutó durante 
un siglo y medio de un prestigio indiscutible en toda Europa gracias a su alto grado de elaboración y 
sofisticación y a la hegemonía política sustentada por la dinastía. El ceremonial de los Duques de 
Borgoña había desempeñado ya en el siglo XV un papel político muy importante en la creación y en 
la consolidación del propio Estado borgoñón, un Estado creado entre 1385-1477 por una rama 
segundona de la Casa Real francesa. Los territorios borgoñones constituían un reino medio entre el 
alemán y el francés con un gran potencial demográfico, un gran peso económico y una potencia 
industrial y comercial sólo parangonable a la del Norte de Italia. Su principal debilidad, sin embargo, 
era su propia constitución interna. Se trataba de un agregado de pequeños territorios y provincias 
con una larga tradición independentista. Además incluía toda una serie de ricas comunidades 
urbanas muy mal dispuestas hacia sus gobernantes señoriales y que experimentaban fuertes 
rivalidades entre ellas mismas. Políticamente, constituyó la entidad compleja e inestable, y los 
principales esfuerzos de sus soberanos hubieron de orientarse siempre hacia la unificación. Su 
autoridad se debía asentar sobre un difícil equilibrio entre el poder señorial y las oligarquías urbanas. 
Sobre la nobleza gravitaba la acción de la defensa y de la expansión militar, mientras que sobre la 
burguesía la misión de pagar. Los dos primeros Duques, Felipe “El Atrevido” y Juan “Sin Miedo”, se 
vieron antes que nada como príncipes de la casa de Francia y mantuvieron su residencia y su corte 
en París. Fue Felipe “El Bueno” el primero en trasladarse ya a sus nuevos territorios. Su corte se 
hizo además espectacular, rodeándose de un lujo y una magnificencia que no tenían parangón en 
ningún rincón de Europa. Gracias a ella, Felipe “El Atrevido” no sólo encontró un eficaz dispositivo 
con el que publicitar su poder, sino también un medio a través del cual aunar los valores culturales y 
sociales de los diferentes grupos que sostenían el conglomerado de sus Estados. De ahí la 
importancia que tuvo en su corte la cultura nobiliaria caballeresca, que llegará a fundar la orden de 
caballería más prestigiosa de Europa. La magnificencia era signo inequívoco de la benevolencia 
divina. Por eso, una de las ceremonias más frecuentes del ceremonial borgoñón eran las solemnes 
entradas del soberano en las poderosas ciudades del territorio. Allí debían encontrarse los señores y 
la nobleza, que constituían su cortejo, con las autoridades municipales que iban a recibirle y darle la 
bienvenida a cambio del solemne compromiso del príncipe de respetar y conservar sus libertades. 
También acudía la población rural del entorno. 
 
Es sobradamente conocido el choque que supuso la llegada de Carlos V a España en 1517 rodeado 
de su corte. En su viaje a Valladolid, Carlos V advirtió la diferencia de recibimiento en España, por 
la frialdad de los castellanos, que tanto choca con las alegres acogidas que le dispensaban las 
ciudades flamencas. Sin embargo, la nobleza española se escandalizó por el despliegue de 
ostentación y les parecía indigno, burlesco, y dipendioso hasta lo insultante. Con el paso de los años, 
sin embargo, las diferencias atemperaron. Los reinos españoles acabaron aceptando las nuevas 
formas de representación de la majestad imperial. La nobleza flamenca fue disminuyendo del 



entorno de Carlos V al tiempo que la española comenzaba a disfrutar de los cargos palatinos, y la 
vida itinerante del Emperador permitió que en sus diferentes reinos se repartieran los gastos de su 
Corte. 
 
Se puede decir que incluso después de 1548 es difícil saber hasta qué punto el ceremonial de Felipe 
II y de sus sucesores puede ser considerado estrictamente como borgoñón. Al fin y al cabo, la Corte 
de los Duques de Borgoña había ido evolucionando a lo largo del tiempo. El ceremonial había 
decaído en época del emperador Maximiliano y los esfuerzos de sus descendientes Carlos y Felipe 
habían dado lugar a algo muy distinto. La Corte de Carlos V, majestuosa y magnífica, no pretendía 
imitar a sus ascendientes más que en lo que le pareciera conveniente. Después de muerto Carlos V, 
la Corte de Felipe II tuvo un carácter inevitablemente sincrético, al incorporar múltiples elementos 
de la tradición hispana: castellanos, aragoneses, incluso portugueses, heredados de su madre. 
 
A partir de Felipe II, uno de los rasgos más característicos del ceremonial real español fue el 
carácter marcadamente religioso de éste. La mayoría de las apariciones públicas del soberano 
estaban motivadas por celebraciones religiosas. Ello fue reflejo en parte de la piedad personal de los 
monarcas, pero también testimonio de una particular concepción de la realeza en la que se deseaba 
recalcar la estrecha relación entre la monarquía y Dios. También constituía el reflejo de una 
sociedad que se sentía permanentemente amenazada por las fuerzas del islam, del judaísmo y del 
protestantismo. Y era también una forma de emulación frente a su eterno rival: el cristianísimo rey 
de Francia. 
 
Otro rasgo importante de la Corte española, dejando aparte los motivados por acontecimientos 
religiosos, era su patente invisibilidad e inaccesibilidad; pues había una clara falta de acceso a la 
persona del Rey. Tener entrada en los aposentos del Monarca se fue convirtiendo en uno de los más 
preciados trofeos de los cortesanos. Los únicos miembros de la Corte a los que se les permitía el 
acceso a la Cámara Real eran los gentiles hombres de Cámara en servicio activo.  
 
En cuanto al régimen de comidas, no llevado a cabo en público como en Inglaterra o Francia, tenía 
un carácter estrictamente privado y apenas se hablaba incluso cuando el Rey y la Reina comían 
juntos. Por consiguiente, estamos le jos de las comidas de los Reyes Católicos, que constituían uno de 
los momentos de mayor sociabilidad en la vida de palacio. 
 
Se ha achacado esta creciente invisibilidad del Monarca español al carácter y a los gustos de Felipe 
II. El ceremonial diseñado para la Corte de Carlos V estaba bien calculado para presentar a la 
Realeza a la vez impresionante y remota. Felipe II la convertiría en impresionante pero retirada. 
Carlos V, con su corte ambulante y viajera, combinó la magnificencia con un alto grado de 
visibilidad. Felipe II, al asentar la corte y el gobierno en Madrid a partir de 1561, le restó visibilidad, 
al retirarse él mismo geográficamente al centro de la península. Pero el retiro no fue sólo geográfico 
y añadió un rasgo muy característico de la cultura castellana en la que se había educado: sosiego, es 
decir, un férreo control para no mostrar nunca las propias emociones en público. 
 
A mediados del siglo XVII, el ceremonial español estaba perfectamente establecido y codificado en 
el libro de etiquetas que Felipe IV mandó recopilar. El carácter ceremonioso de la vida cortesana 
española era un tópico común en la cultura de las clases altas de toda Europa y, en ocasiones, 



suscitaba ironía y burlas malintencionadas. Pero su admiración también era difícil de ocultar por el 
aire de magnificencia y majestad que poseía. De hecho, el modelo cortesano español se convertiría 
en el modelo a imitar en todas partes. Pensemos en Carlos I de Inglaterra o Luis XIV de Francia. 
 
La llegada de los Ausburgos a la cima de su poder coincidió también en el terreno de la pintura con 
la cristalización de un género: retrato de Estado, de aparato o de representación. No rendía 
solamente tributo a la personalidad del soberano ni celebraba su individualismo. Su misión consistía 
en mostrarlo, simultáneamente, como figura que existía en el plano real, en cuanto persona física, y 
en el ideal, en cuanto encarnación de la monarquía. Una representación fruto de la teoría de las dos 
naturalezas del rey, que tanta importancia tuvo durante los siglos XVI y XVII. El modo en que se 
consiguió aunar ambas imágenes en una sola fue el resultado de un largo proceso que cristalizó en la 
primera mitad del siglo XVI, con la llamada construcción de la imagen de Carlos V, retrato 
caballeresco, debida a su pintor favorito: Tiziano. Es interesante señalar que la idea de que la imagen 
del retratado equivalía a su presencia real generó todo tipo de relaciones entre retratos y 
espectadores. La razón por la que Carlos V gustaba de los retratos de Tiziano se debió a que 
seguían el modelo del retrato tradicional de su familia paterna, los Duques de Borgoña; en segundo 
lugar, porque respondían a uno de sus arquetipos favoritos: el del poderosísimo emperador que 
disfraza su poder y se presenta a sí mismo como un simple  caballero cuya principal misión es la 
defensa de la fe; en tercer lugar, porque consiguieron convertirse en representación plástica del 
ceremonial de Borgoña aunando la sencillez y la distancia. 
 
Hay un detalle clave en todos los retratos que Tiziano realizara de los diferentes miembros de la 
casa de Ausburgo: las afinidades físicas con el Emperador y, en particular, su mandíbula. Estas 
afinidades físicas se convirtieron en un atributo de familia y les hacía ser poseedores de un rango 
distintivo, que sólo ellos y sus antepasados poseían. Hay que resaltar que el parecido familiar era 
considerado por los Ausburgo como un rasgo de gran importancia y la creencia de que la Casa de 
Borgoña no era menor en rango a la de Austria. 
 
El dilema fidelidad física/decoro preocupó a cuantos reflexionaron sobre la imagen del príncipe en la 
España de los siglos XVI y XVII en el ámbito de las artes. Hay que decir que se recurrió a otro 
recurso de la cultura clásica: la disimulación. En ningún caso se falseaba la realidad, pero sí un sabio 
tratamiento de la misma donde la potenciación de los aspectos positivos atenuase los negativos. 
Gracias a ella se sacrificaría la fidelidad física en aras de la dignidad y la nobleza. En el arte el 
modelo al que se recurrió fue Apeles, paradigma del artista cortesano de la Antigüedad, por haber 
sido el primero en practicar la disimulación. Aunar la fidelidad física con el decoro no fue siempre 
una empresa fácil y en la mayoría de las cortes europeas del siglo XVI se levantaron quejas por la 
escasa fiabilidad de algunos de los retratos. En cualquier caso, el modelo de retrato de la Corte 
española se convirtió en un arquetipo a imitar. 
 
Felipe II fue un gran coleccionista de objetos de arte dentro de la dinastía. Plasmó su gusto ecléctico 
en la arquitectura, aunando el lenguaje clasicista del Renacimiento italiano con las torres cuadradas y 
tejados de pizarra típicos del gusto flamenco. La mayor empresa cultural y arquitectónica de su 
reinado fue, sin lugar a dudas, la construcción del Monasterio de El Escorial con la que se le 
identifica. Esta vasta y grandiosa construcción fue construida con la idea de que cumpliera muchas y 
variadas funciones: Basílica, Monasterio, seminario, Biblioteca, Palacio; pero, sobre todo, mausoleo 



de la dinastía. La imagen final de este soberbio edificio se debe a Juan de Herrera, que desarrolló 
cierta imagen de la majestad arquitectónica, excepcionalmente, bien adaptada a los postulados de la 
Contrarreforma, que propugnaba grandeza sin derroche, monumentalidad y sobriedad, decoro y 
contención apoyado todo en la meditación sobre el sentido religioso y simbólico de las proporciones. 
El clasicismo herreriano se convertiría por muchos años en el lenguaje habitual de la arquitectura 
real española. El modelo arquitectónico escurialense sería continuado en las obras de Francisco de 
Mora y Juan de Mora. 
 
En contraste con el aspecto relativamente clasicista y desornamentado que adoptó en su exterior la 
arquitectura real española, sus interiores se convirtieron en depositarios de auténticos tesoros y de 
colecciones artísticas dignas de los más poderosos soberanos del orbe. Los inventarios reales 
españoles no ofrecen la menor duda de su riqueza y esplendor. Un elemento clave en las 
decoraciones principescas fueron los tapices, tan utilizados por Carlos V como elemento 
propagandístico portátil, muy adecuado a su permanente peregrinar y más estimado incluso que las 
pinturas por los Ausburgo durante el siglo XVI como símbolo de expresión del esplendor real. Sin 
embargo, las pinturas poco a poco fueron jugando un papel cada vez más importante en el 
coleccionismo real por tener también fines propagandísticos. A partir de 1563, la ornamentación de 
los distintos espacios del Monasterio de El Escorial constituyó el principal objetivo de Felipe II, 
mecenas y coleccionista, llegando a albegar en 1611 cerca de 1.200 pinturas, casi todas de temas 
religiosos. Si a la muerte de Felipe II, la colección real de pinturas superaba el número de 1.500, 
Felipe III, al contrario que su padre, se preocupó poco por el acrecentamiento de la colección real. 
Por el contrario, Felipe IV dio señales de buen gusto y de gran afición por la pintura. Uno de sus 
primeros aciertos fue el nombramiento como pintor real del joven artista sevillano Diego Velázquez. 
A partir de  1630 comenzó la carrera de Felipe IV como gran coleccionista. Pensemos en las piezas 
de El Buen Retiro. A pesar de las dificultades económicas que marcaron el reinado de Felipe IV, la 
adquisición de cuadros se mantuvo como una constante. 
 
Es innegable que durante las últimas décadas han sido los historiadores del arte y de la cultura de 
dentro y de fuera de nuestras fronteras quienes más han contribuido a reavivar a los monarcas 
españoles de la casa de Austria, una dinastía cuya estrella comenzó a eclipsarse con la pérdida de su 
hegemonía política y militar, y se apagó casi completamente con la debilidad biológica del último 
representante. Después la Ilustración y el liberalismo radical terminaron por ofrecer de ella unos 
perfiles casi caricaturescos en los que su fanatismo religioso sólo era comparable a su oscurantismo 
cultural y su estrechez de miras intelectuales. Hoy en día, en cambio, comparecen ante nuestra 
mirada como generosos patrones y mecenas, amantes de las bellas artes, intelectualmente inquietos 
en su mayoría e impulsores de nuevos conocimientos y saberes científicos. Y como sucede con la 
mayoría de los aspectos del ejercicio del poder real, resulta difícil obviar los diferentes perfiles 
personales de cada uno de los monarcas. 
 
Sería injusto olvidar a otros miembros de la dinastía, que tanto o más que alguno de los soberanos 
ejercieron un mecenazgo amplio e inteligente: Margarita de Austria, María de Hungría y Catalina de 
Austria, etc. 
 
Cabría hacer, por último, una postrera reflexión. Si en ocasiones algunos de estos amplios programas 
de mecenazgo cultural y artístico, gracias a los cuales los monarcas de la Casa de Austria 



consiguieron construir una imagen magnífica de sí mismos y de su dinastía, han permanecido 
olvidados, quizás no se deba sólo a la miopía de los historiadores o a la cicatería de quienes se han 
considerado herederos de los planteamientos ideológicos que esgrimió durante siglos la oposición de 
los Ausburgo. También hay que tener en cuenta el fracaso y el descrédito de que tan ambiciosos 
programas propagandísticos pudieron acabar cayendo en su propia época. El caso de Felipe II es 
paradigmático. Otro tanto cabría decir de los programas triunfalistas de Olivares, ya que la 
desastrosa realidad chocaba al final demasiado estrepitosamente con la propaganda. 


