
* Profesor Titular del Departamento de Filosofía del Derecho, Moral y Política. Universidad Complutense. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Acerca del surgimiento  

de las ideologías 
 

PEDRO FRANCISCO GAGO GUERRERO* 

 

 

 

 

esulta sorprendente que la ideología 

surgiera en un momento de 

brillantez creadora del pensamiento 

europeo. Pero la creatividad no está reñida 

con el deseo de que las ideologías lleguen a 

imponerse y a ser indiscutibles. Por eso la 

ideología nació como una necesidad para 

dogmatizar las ideas-ilusión. La ideología no 

es pensamiento auténtico, es idea deformada 

de la realidad por la ilusión: convertida en 

una teorización crítica y negativa de la 

realidad que necesita convertirse en 

estrategia para la acción. Tuvo éxito en su 

objetivo de desnaturalizar el pensamiento que 

tiene como fin la verdad. Lo incomprensible 

es que haya logrado orientar al pensamiento 

hacia sus fines. Por eso hay que distinguir el 

pensamiento anterior a la aparición de la 

ideología, en el que una parte de él se decanta 

por el modo de lograr imponer sus criterios, 

confeccionándola como doctrina, como 

desarrollo del pensamiento que se propone 

llegar simplificada a los grupos a los que va 

dirigida, y, después del asentamiento 

ideológico, convertida en guía del pensar, 

para llevar a efecto sus exigencias 

doctrinales, a fin de tener una respuesta 

permanente para construir artificialmente la 

R 



realidad. Una vez formado el sistema de 

creencias, las ideologías han sido capaces de 

ganarse adeptos, tanto de gentes cultas como 

iletradas. Es evidente que los presupuestos de 

la ideología dan la seguridad del dogma al 

pensamiento balbuciente, inseguro y 

desequilibrado que no encuentra su sitio 

indiscutible, debido a la multitud de 

interpretaciones y concepciones de la 

realidad. Las ideologías, a diferencia del 

pensamiento auténtico, no pretenden tener 

trato con la verdad. Por eso sus intelectuales-

militantes, nunca buscaron, contentándose 

con adoctrinar a la gente. Así la ideología 

infantiliza el pensamiento. 

 

Las ideologías también nacieron como una 

necesidad histórica producida por el rumbo 

imprimido por la cultura renacentista. 

Fundamentalmente fue una necesidad del 

sistema político para asentar o dirigir la 

economía desde el Estado. Ello era 

consecuencia de la aparición de lo social y el 

hogar común nacional y la casi eliminación 

de lo privado. La ideología podía llevar a 

cabo los requerimientos de la economía 

política, la ciencia de lo social, por 

excelencia. Y, en lo específico del orden 

político, la transformación del Estado y los 

cambios sociales producidos por la burguesía 

hacían necesario el cambio político con la 

necesidad de nueva élites. Desde luego no 

todas las corrientes políticas eran ideológicas, 

pero terminó por imponerse la ideología. La 

lucha por dirigir la reforma o por realizar el 

cambio político exigía nuevas orientaciones 

para la conquista del poder, que quedaba 

legitimado por las ideologías. Asimismo al 

Estado le convenía la movilización social 

para hacerse necesario y desarrollar su 

naturaleza expansionista y totalitaria. Las 

ideologías se mostraban como la base 

principal para renovar todo el orden antiguo, 

desplazarlo y orientarlo a sus fines, siendo el 

Estado el principal beneficiario. 

Subrepticiamente el Estado era el verdadero 

sujeto de la historia. 

 

A medida que la ideología se iba imponiendo en 

el ámbito estatal y social, comenzó a dirigir el 

pensamiento y la actividad encaminada a 

transformar radicalmente todo lo existente. 

Redujo así llamativamente las posibilidades del 

pensamiento. No sólo por convertirlo en un 

instrumento de sus proyectos, sino porque las 

ideologías se olvidaron del hombre. Todas 

propiciaron la “destrucción de la imagen 

personal del hombre”, según J. Marías. Con el 

dominio ideológico se fue perdiendo el respeto 

por las personas, por su singularidad. Era la 

consecuencia lógica de la utilización 

inadecuada de las grandes aportaciones de la 

ciencia natural de Copérnico, Galileo, etc. De 

manera especial porque se intentó que el 

hombre olvidara la importancia esencial de la 

libertad personal, para convertirle en un mero 

mecanismo biológico, psicológico, etc. Es decir, 

que se dejó de ver a los hombres 

fundamentalmente como almas. Así resultaba 

fácil ponerle al servicio de algo que 

aparentemente le encumbrara, después de haber 

reducido al mínimo su valor inigualable. Para 

poder ser debería participar en algo que se 

considerara más importante que él, que le diera 

la relevancia que había perdido, como ser 

hombre de clase, de partido, de Estado. En 

realidad no se engrandecía al hombre, sino a 

una abstracción colectiva y, sobre todo, al 

Estado. 

 

Cabe destacar los esfuerzos del 

intelectualismo por poner al hombre al 

servicio de la ideología. Cuando el 

pensamiento se fue plegando y sometiendo a 

las ideologías, los intelectuales pasaron a ser 

ideólogos. El objetivo consistía en aumentar 

su efectividad. Puesto que no eran pensadores 

en busca de la verdad, pretendieron eliminar 

el pensamiento auténtico. Y en la medida en 

que la ideología lograse controlar al Estado, 

el fin del intelectualismo sería poner a la 



sociedad en manos de quienes ostenten los 

mecanismos coactivos y coercitivos para 

llevar a cabo la revolución permanente. Así 

pues, la intelectualidad ideologizada se 

acogió al poder del Estado como paladín para 

llevar a cabo sus dogmas. 

 

La estrategia ideológica ha sido distinta 

según la estructura del Estado y las 

diferencias de las sociedades. El Estado y la 

ideología se utilizaron mutuamente. El 

Estado fomentó la ideología que le convenía 

según sus características y circunstancias. 

Incluso oponiéndose a las que no cuadraban 

con el modelo de Estado exigido por la 

idiosincrasia de la nación o la voluntad de los 

dirigentes. La ideología se acopló en el 

Estado para dirigirlo o para subsistir. Resulta 

evidente que la acción ideológica ha 

reforzado al Estado como poder. Como se 

sabe, el Estado es poder de dominación. Y 

éste poder de dominación ha intentado bajo 

los auspicios de la ideología, la obediencia y 

la integración plena del individuo en su 

aparato. Primero, las ideologías, medios del 

estatismo han sido una de las fuerzas 

principales para convertir al hombre en 

objeto de la historia. Es decir, las ideologías 

han preparado al hombre para su servidumbre 

al Estado Total. Y ello porque el Estado se ha 

cuidado muy bien de desproveerles de 

recursos existenciales. Luego, las ideologías 

fueron perdiendo sus pretensiones históricas 

al ser aspiradas por los fines del estatismo. 

Desde hace tiempo los conflictos e incluso 

los debates en los regímenes políticos son 

técnicos y no ideológicos. Pero la ideología, 

aunque exangüe, sigue siendo la mejor 

parafernalia justificativa del estatismo. El 

Estado sigue necesitando de las ideologías 

para justificar sus acciones, apoyándose en 

los diferentes valores ideológicos en los que 

se dirige a una sociedad bastante incrédula, 

aunque respetuosa con el formalismo. 

 

Además de utilizarlas el Estado como elemento 

legitimador de actuaciones, hay otros aspectos 

para los que las ideologías siguen siendo muy 

importantes, por ejemplo, para ocultar el orden 

natural, la realidad espontánea, surgida de las 

relaciones sociales y seguir construyendo las 

“realidades” ficticias queridas por el Estado me-

diante la constante formulación de códigos 

irreales, con los que seguir manteniendo la 

ficción constructivista. 

 

No obstante, la ideología ha dejado ya de ser 

para el individuo un valor absoluto, al guiarse 

por intereses y no por principios. Las antiguas 

ideologías, corroídas por el nihilismo del 

Estado, acopladas al vertedero de lo falso, han 

creado nuevos contenidos en su estrategia 

destructiva, que aparecen como seudologías y 

que aparentemente están desligadas de ellas, 

como el feminismo, el ecologismo, etc., que 

aunque no consigan mover a la sociedad a la 

acción, se han introducido en la conciencia de 

las masas para rechazar el orden natural. Entre 

los fieles, el intelectual es el más interesado en 

mantener la ideología. Nada quedaría de su 

biografía en cuanto la abandonara. 

 

El intelectual ideologizado a pesar de sus 

esfuerzos por mantener el antiguo status, ha 

perdido gran parte de su anterior protagonismo. 

Su posición la van ocupando el publicista, el 

periodista vulgar y el artista progresista, que 

imponen sus criterios banales a las masas, 

destacando los más “instruidos”, los que 

“fundamentan” el simplismo y justifican la 

necesidad del vicio como realización de la 

libertad. 

 

El desorden moral y la 

degeneración  

ideológica por el tecnicismo 

 

Las ideologías intentaron conseguir un orden 

mecánico, sin embargo, produjeron el desorden, 

sobre todo, moral. El fracaso fue debido a la 



distancia que había entre su capacidad para 

controlar el Estado y su influencia en la 

sociedad. Puesto que se enfrentaban a la 

realidad e intentaban variar la esencia de las 

cosas, su principal estrategia radicaba en 

eliminar la realidad; al no ser posible, se la 

ocultaba mediante el movimiento continuo, con 

la revolución permanente, para impedir que la 

persona se fijara o se detuviera en la realidad. 

Era la única posibilidad para conseguir sus 

propósitos. ¿Cómo si no podían justificarse 

todas las apropiaciones del Estado a costa de la 

sociedad? Por eso, en los países occidentales, 

las ideologías provocaron por una parte, una 

falsa creencia en lo que no puede existir, 

desgastando energías en fines imposibles y, por 

otro, desvalorizando el sistema imperante y todo 

lo que en él había. El progresismo siempre ha 

puesto especial énfasis en rechazar los ideales 

que han hecho grandes a las sociedades 

occidentales. Con ello contribuyeron a desarmar 

moralmente a las poblaciones. 

 

Las ideologías han fomentado así la 

descomposición social. Para desvalorizar el 

sistema propiciaron la politización total y la 

paralización de la acción política. Formó parte 

de la estrategia ideológica aislar al individuo, 

sacándole del espacio público. Era asunto 

obligado para el culto de la nueva religión, que 

se hacía bien en el exterior por la Iglesia-Estado, 

a través del movimiento emocional, o en el 

interior de uno mismo, asumido en la 

conciencia ideológica. 

 

La ideología, al aislar al hombre, le expuso a la 

derrota interna de su propia mente. Las 

ideologías parten del supuesto de que pueden 

explicarlo todo, pero al hacerse muy compleja 

la realidad, resulta muy difícil mantener la 

ficción. Si la realidad queda desvalorizada e 

incomprensible y no llega lo esperado, resulta 

lógica la desesperanza de los fieles. Era 

previsible que, el individuo, al quedarse sin 

asideros a los que sujetarse para vivir y no 

encontrar su posición en la sociedad y falto de 

señorío sobre su persona, se precipitase en una 

angustia existencial. 

 

Ello ha llevado a la despreocupación por el 

futuro y a la preocupación por la inmediatez. 

Una sociedad con miras sólo en el presente no 

puede aceptar sacrificios y menos como legado 

para lo venidero. A las ideologías, como 

sostiene D. Bell, les ha sido imposible crear una 

“civitas”. 

 

El desorden moral en la sociedad, consecuencia 

del pensamiento ideológico, ha propiciado la 

aparición de modelos de conducta inmorales, 

degenerados e indignos, que se justifican como 

expresión del valor libertad. La 

homosexualidad, la infidelidad, el aborto, la 

exposición impúdica del cuerpo y de la 

intimidad, son conductas perfectamente 

justificadas por la ética ideológica e incluso 

aceptadas por el espíritu constitucional. 

 

Parte de responsabilidad en la transformación 

degenerativa de las ideologías la ha tenido la 

aplicación, ignorante de sus consecuencias, de 

la técnica. Esta, que es indiferente, nihilizante, 

al relacionarse con el poder del Estado, 

desideologiza al individuo y erosiona el 

movimiento que era característico del 

pensamiento ideológico, sustituyendo el ritmo 

ideológico por el técnico. La mentalidad 

tecnológica va cubriendo el papel que van 

dejando las ideologías con la ayuda del 

estatismo, pero no como una superideología. El 

problema es que dirigir el saber por medio del 

conocimiento tecnológico supone un cambio 

extraordinario en la sociedad. Este saber implica 

que las acciones y las conductas de los hombres 

se deben adecuar a la evolución tecnológica. 

Por eso la tecnología ha adquirido una 

importancia incuestionable. Desde hace tiempo 

forma parte “de la realidad humana”. No 

obstante, deberá pasar tiempo hasta que se 

pueda comprender su repercusión histórica. 

 



Si la ideología se justifica por el fin, la 

tecnología sólo se interesa por los medios. 

Aunque carezca de objetivos a largo plazo, la 

técnica no es neutral. Impone su ritmo, su 

evolución a la sociedad. Puesto que todo el 

mundo entra en contacto con la técnica, 

dependerá de su relación para dominarla o 

someterse a ella. Porque en efecto, como piensa 

S. Cotta, “quien reciba la tecnología de forma 

superficial está dentro de un espejismo”. La 

tecnología se impone sobre el individuo porque 

carece de bases sólidas a las cuales aferrar su 

vida. Fue la ideología la que vació las ideas y 

creencias, la que desordenó su vida y le preparó 

para otra nueva dependencia: la del estatismo 

tecnocrático. Hoy es la técnica la que estimula 

más a las sociedades y crea nuevas necesidades 

y dependencias del Estado, aunque se haya 

producido un cierto desengaño respecto a la 

tecnología. Así, el estatismo ha encontrado otro 

medio para eliminar la realidad. 

 

Si la ideología ha pasado a depender del espíritu 

administrativo del Estado, éste se ha servido de 

la técnica para reducir al mínimo la influencia 

de sus dogmas, cada vez más inútiles para el 

poder del Estado y la evolución de la sociedad. 

A su vez, la técnica introduciéndose en la 

sociedad, disminuye el papel ideológico en ella, 

y la tecnifica. Acoplados por la técnica, 

sociedad y Estado van asimilando y 

desarrollando la cultura de la técnica. 

 

La técnica como instrumento del 

Estado 
 

La entrada del individuo en la sociedad 

tecnológica se ha hecho más fácilmente que 

con la ideología. La técnica no ha tenido que 

recurrir a la conquista del Estado. En las 

sociedades occidentales, cuando los 

movimientos revolucionarios no consiguieron 

su propósito, la estrategia ideológica 

consistió en meterse en la sociedad o en el 

Estado transformando paulatinamente los 

valores, sustituyéndolos por los ideológicos, 

que, como bien señalaba C. Schmitt, ter-

minaron en la tiranía de los valores. La 

técnica ha encontrado muy dispuesto al indi-

viduo, en razón a su ideologización 

decadente, que le ha puesto en manos del 

nihilismo de la técnica. 

 

La técnica también ha sido utilizada por el 

Estado para acabar con la política. Pero la 

técnica en contrapartida, también impone 

obligaciones. Se deja dominar, pero compele 

a seguir determinadas direcciones. Como se 

sabe, la técnica ya ha “exigido” unos 

dirigentes neutrales, libres de militancia 

ideológica: los tecnócratas, el gobierno de los 

que pretenden tecnificar la política, los que 

intentan poner los medios más convenientes, 

sin ajustarse a ningún fin, porque 

desorientaría lo que conviene al presente. Y 

el poder del Estado muy amenazado por sus 

fracasos deja que la técnica decida “lo que es 

posible y correcto”. De éste modo, la política 

desaparece, pues, en verdad no hay mando, 

sino sólo elección entre diversas alternativas 

técnicas que se ofrecen. El nihilismo creará a 

su vez sus propios criterios y juicios. Siendo 

el acierto o el error siempre técnico, el mal se 

elimina del ámbito moral, por lo que dejará 

de ser atribuido al hombre. De este modo no 

hay mal, sino error técnico; no hay bien, sino 

acierto técnico: El hombre sólo podrá actuar 

técnicamente. 

 

Por último, cabe decir que hay algo común al 

estatismo y a la tecnología. El primero tiene 

conciencia de ello, el segundo no: ambos 

pretenden modelar al hombre. Los dos 

coinciden en eliminar su pasado y poner a 

todos en el mismo plano. Ello es admisible 

porque para la cultura tecnológica y para el 

estatismo, los principios y valores 

tradicionales no son necesarios, lo importante 

es que las cosas funcionen, aunque sea una 

exigencia que vaya más allá de sus 

posibilidades. También porque la técnica, 



como el estatismo, no admite la 

particularidad, en el sentido de que cada uno 

lleve su propio ritmo. Si la técnica y el 

estatismo confluyen irán erosionando lo 

particular y podrán convertir a las personas 

en seres estandarizados, con conductas 

mecánicas similares. 

 

Aquí radica una parte del problema histórico 

actual para la mayoría de las sociedades 

políticas. La tecnología no tiene por sí misma 

voluntad de dominio aunque imponga sus 

premisas, algunas de las cuales son muy 

negativas para el hombre. El estatismo no 

tiene la voluntad de perder el dominio y el 

control sobre una sociedad muy entregada a 

él. La solución debería comenzar por el 

reencuentro con la naturaleza de las cosas. 


