Desafios y oportunidades de
las Academias

JOSE ANGEL SANCHEZ ASIAIN*

n el Encuentro de Madrid de la “Academia Europea de Ciencias y Artes”, para debatir

sobre cdmo las Academias pueden ayudar a la Sociedad, hemos escuchado brillantes

disertaciones en busca de lo nuevo, de lo actual, de lo que conviene y antes no parecia

convenir. De lo que antes convenia, y ahora se nos antoja como poco apropiado a
nuestras culturas, instituciones, modelos, o planteamientos. Disertaciones que, desde diferentes
Opticas y perspectivas, concluyen que en una sociedad que ya ha puesto un pie en un nuevo
milenio, la emergencia de nuevos compromisos y desafios debe obligarnos, a todos cuantos de una
u otra manera estamos implicados en el negocio de las ideas, necotium que no business, a
reflexionar seriamente sobre la oportunidad, y sobre la necesidad de cambiar algunas de nuestras
fronteras mentales.

* Presidente de la Fundacion BBV.



Porque en el dificil compromiso entre el pasado y el futuro, que hemos convenido en llamar
presente, las nostalgias de ayer se concilian, cada dia con mayor dificultad, con los desafios de
mafiana. Y cada vez nos va resultando mas dificil comprometernos, desde las antiguas fronteras,
con un futuro que se adentra en el presente, sin demasiadas ceremonias ni miramientos.

Y en este contexto, frecuentemente tenemos la tentacion de hablar de situaciones de ruptura. De la
necesidad de poner remedio a muchas cosas y habitos, para continuar progresando hacia el
progreso, y para continuar respetandonos a nosotros mismos. Defendiendo unos principios de
comportamiento, por encima de los meros objetivos de supervivencia del individuo. Es decir,
atrincherandonos en nuestra dignidad de seres humanos.

Aunque todavia parece muy dificil sugerir alternativas, o proponer remedios a este desasosiego
critico. Y no son pocos los que tienen el sentimiento de que, en otros momentos, en otras
ocasiones, las cosas fueron igual de cuestionadas y cuestionables, y parecidamente urgentes de
urgencias. Es posible. Pero también lo es que en el conflicto entre el pastor y el lobo las que
siempre pierden son las ovejas.

En esta hora de terminar nuestra reflexion conjunta sobre la funcién de las Academias, sobre sus
compromisos, Yy sus oportunidades, solo puedo atreverme a presentar algunas pequefias reflexiones
personales, por si fueran susceptibles de ser incorporadas, como sencillas notas a pie de pagina, a
ese discurso diferente que, sin duda, ha de surgir como primer fruto de las aportaciones sobre el
futuro de las Academias.

Mis reflexiones comienzan en la Italia del Quattrocento. Cuando ya las innumerables Academias
que sirvieron de modelo a Europa habian recogido las inquietudes de una nueva forma de
pensamiento, abierto a la experimentaciéon y al analisis critico. En un proceso de fermentacion
intelectual que se extiende desde el siglo XIII hasta el XVII, y en el que las Escuelas y las
Academias del Renacimiento alcanzaron un particular esplendor. Porque gracias a ellas se
consiguid un estilo de pensamiento cientifico, basado en el conocimiento experimental, y que fue
esencialmente el mismo en toda Europa. EI mismo en su ldgica, en sus técnicas, y en sus
fundamentos.

A partir de este momento, la vida de las Academias, cuya historia tan bien ha sabido contar el
Profesor Lain Entralgo, definiendo, con la simplicidad de la sabiduria, sus funciones y su razén de
ser, discurre paralela a ese gran cambio de estilo del pensamiento griego y de una aportacion
islamica, a veces no adecuadamente valorada posteriormente.

Una vida llena de servidumbres y contradicciones, en la que el empefio por demostrar
experimentalmente una nueva hipotesis corre paralelo a la eficacia por descartar otra previa. En la
que el sentido occidental del continuum obliga a encontrar causalidades permanentes o, al menos,
permanentemente observables. Una vida en la que, como dice Paul Davies, el protagonismo
permanente de un Dios Creador excita en la basqueda de las leyes con las que la mente de Dios
cred el Universo, pero en la que la particular preocupaciéon por la verdad objetiva, termina
finalmente apoyandose, casi exclusivamente, en el concepto siempre comprometido de lo evidente.



Una aparente neutralidad ésta, que frente a valores otros que la verdad y la economia estética de la
prueba seria fuente constante de conflictos y desasosiego con otros valores y creencias, usados
comunmente como referentes en el comportamiento humano.

Y es a partir de este proceso de cambio de estilo y cambio de actitudes, cuando las Academias
consiguen erigirse en atalayas de un nuevo humanismo y, al mismo tiempo, en guardianes de las
fronteras intelectuales de occidente, sin por ello olvidar su mision de sacudir el arbol del saber,
cuando éste ya se habia anquilosado en las universidades.

Afirmar que este protagonismo académico participd activamente en la gestacion de la Enciclopedia,
de la Revolucion Francesa, y del Siglo de las Luces, parece contradecir a Fontenelle para quien las
Academias representaban “un dulce lecho donde el ingenio duerme”. Reproche a las Academias,
fruto unas veces de la desazdn, casi siempre de la impaciencia, pero presente también en nuestros
dias, y que no deberiamos echar en saco roto.

Porque pocas Academias estan dormidas, pero ya no hay dudas de que el espiritu que desde Platon
ilumind sus preocupaciones y objetivos, sus vanidades y sus éxitos, sus intransigencias y sus
libertades, necesita hoy de un nuevo resplandor, y de una nueva conciencia de servicio y
responsabilidad, frente a una sociedad ofuscada por el éxito de lo efimero.

Por ello, sin descartar su papel de sociedades de eruditos y doctos, o de centros superiores del arte
y el saber, las Academias deberian aceptar, una vez mas, la mision de estructurar de forma
integrada las inquietudes de una nueva sociedad, cada vez mas desorientada y mas propicia a diluir
responsabilidades.

Teniendo en cuenta que esta sociedad de nuestros dias, aparentemente desconectada de si misma,
es mas completa y compleja que la sociedad elitista del pasado. Y que la imagen de las Academias,
como guardianes de los estilos de pensamiento de occidente, tendria que transformarse, sin perder
el rigor que les es propio, en una imagen menos elitista y protectora, y mucho mas abierta y
comprometida con los grandes desafios del mafiana.

Porque parece claro que las nuevas inquietudes del individuo humano necesitan hoy nuevos foros
de sedimento y de reflexion. Y unas nuevas Academias que sean capaces de crear nuevos estilos de
pensamiento, y nuevos paradigmas cientificos, desde los que se puedan dar respuestas al sentido
del saber, pero dentro del sentido del vivir.

De un sentido del vivir, en el que los seres humanos de nuestros dias parecen haberse convertido en
lefiadores de equilibrios que tardaron miles de afios en conseguirse. En lefiadores, a veces, de sus
propias culturas, porque, como ha dicho el Profesor Hackens, la cultura significa también
equilibrio. Y ello nos esta convirtiendo en huérfanos de nosotros mismos, y en enemigos de nuestra
propia esperanza.

Porque la esperanza y la responsabilidad no parecen encontrar confortable aposento en un entorno
vital caracterizado por el despilfarro, por el excesivo predominio de la banalidad, por el
escepticismo de la razon frente a las intuiciones razonables, o por la dificultad de distinguir entre lo
incoherente de la reflexién urgente y la urgencia de la reflexion integrada y transparente. También



por la abundancia de debates para no debatir, donde ni siquiera estamos de acuerdo en la naturaleza
de nuestros desacuerdos, confundiendo no pocas veces el consenso con la certeza, y la certeza con
la verdad.

Un entorno vital, cada dia mas deteriorado por el abuso del concepto de globalizacion.
Globalizacién a la que se estan achacando muchas culpas que no tiene, como sostiene el Profesor
Velarde, y que frecuentemente se utiliza tan s6lo como embalaje de la desorientacion.

Un entorno vital, sin embargo, que viene reclamando insistentemente un impulso original de
esperanza, esperanza que no aparecera plenamente hasta que dispongamos de una renovada
confianza en nosotros mismos, frente a las dificultades de comprender el presente, y que sélo podra
sustentarse sobre una verdadera renovacion del compromiso de los intelectuales con sus propias
responsabilidades. Responsabilidades que sean capaces de excitar sus mentes rigurosas, abiertas,
para suscitar y propiciar juntos nuevas alternativas. Unas alternativas que antes de preocuparse de
perfeccionar o de disefiar nuevos modelos de sociedad, sean capaces de reordenar adecuadamente
nuestras actitudes y nuestras actuales fronteras mentales.

Y pienso que en la busqueda y en la evaluacion de esas alternativas, las Academias tienen ahora la
oportunidad de reinventar su tradicional papel de suprema ensefianza disciplinar, para convertirse
en foros de la transdisciplinaridad intelectual. Para convertirse en lo que me atreveria a considerar
como las Academias después de las Academias.

A la hora de proponer una accién, tenemos siempre que decidir previamente cual ha de ser su
objetivo. Si decidimos, por ejemplo, que el objetivo del progreso ha de ser la proteccion y la mejora
de la vida, o la felicidad de los seres humanos, tendremos previamente que definir en qué consiste
la felicidad. Porque esa palabra tiene sentidos muchas veces contradictorios en las diversas
sociedades y culturas. E incluso parece que el concepto de felicidad también ha sufrido importantes
modificaciones dentro de nuestra propia cultura occidental.

Sin embargo, comprender todo esto con suficiente claridad no resulta facil en un mundo
mediatizado por un exceso formal de informacién, e inducido a participar activamente en su propia
mediatizacién, anegada, por otra parte, de falsas presencias, como sefiala el Profesor Pinillos. Y
navegar en esta hiperrealidad sin referentes, requiere una disciplina y una precision intelectual
importantes.

Jurgen Mittelstrass nos dice que nuestro mundo de hoy, al que, en honor a Leonardo da Vinci, él
Illama el Mundo de Leonardo, es un mundo obra del hombre, en el que el mundo cominmente
Ilamado natural sélo existe de forma marginal, arrinconado en los limites de nuestro protagonismo.
Vayamos donde vayamos, descubrimos que “el hombre ya ha estado alli”, armado de sus
conocimientos cientificos y tecnoldgicos. Produciendo, construyendo, administrando, destruyendo.
Porque somos una especie enormemente eficaz, segun el Profesor Eibl-Eibesfeldt. Diriamos que el
planeta se nos ha quedado pequefio. Que ya no nos movemos en él como extrafios, como
extranjeros, como descubridores del Mundo de Colon. Ni que tampoco estamos vinculados a él por
medio de su interpretacion y de sus simbolos, lo que corresponderia al Mundo de Leibniz.



Estamos, pues, viviendo en un mundo artificial, en el que cada vez hay menos mundo natural con el
que compararnos. Y por ello los constructores de este mundo, es decir nosotros mismos, estamos
empezando a sentirnos como encerrados dentro de €l. Poco a poco nos vamos haciendo a la idea de
que incluso la propia naturaleza del hombre puede ser cambiada, en la misma medida que lo esta
siendo el mundo fisico y social. Y de ahi a convertir al propio ser humano en un artefacto mas,
apenas queda camino.

Creo que ello proporciona otra nueva oportunidad a las Academias del futuro. La de constituirse en
guardianas de ese “Ultimo camino”. Pero no desde viejas actitudes y viejos proyectos, sino desde
nuevos procesos de reflexion. Desde un nuevo lenguaje mental, abierto a nuevas fronteras y estilos
de pensamiento y de comportamiento. Nuevos estilos, que sean capaces de hacer frente con ventaja,
por ejemplo, a los problemas de la inadecuada gestion de la violencia, o de debilitar la gestion
prioritaria de la soberbia y del poder, o de elaborar una bioética y una ética econdmica, mas
adecuadas a la naturaleza trascendente del hombre.

En su ensayo sobre el sentido de la vida, Luc Ferry nos proponia recientemente una reflexion sobre
el hombre-Dios, como reaccion al hombre artefacto. Porque la ciencia nos describe el mundo tal
como es, pero no tal como deberia ser. De esta manera, el deseo y el amor por la sabiduria
fructifican hoy con demasiada frecuencia y de forma incontrolada, al margen de las disciplinas
académicas. Y cada vez son mas, o cuando menos cada vez son mas notorios, los que tratan de
abrirse camino reconstruyendo antiguas formas de espiritualidad, actualizadas y expresadas en el
lenguaje de nuestros dias. Actitud, que en el fondo oculta algo enormemente grave para el sentido
de nuestras vidas. Porque oculta la desesperanza.

Y frente a esto, nunca han funcionado los proyectos y remedios heroicos, intransigentes con las
grandes opciones de la libertad del ser humano. Tampoco han funcionado las fortalezas de la
intolerancia ni rechazo a ultranza. Porque actuando de esta manera, dificilmente se defiende una
jerarquia de valores, cuando los propios valores son ignorados o preteridos. Actuando de esta
manera, las leyes y la justicia se resquebrajan protegiendo excesivamente la Norma y olvidandose
del ser humano. La cultura del trabajo deja de desempafiar su papel de redistribuidora de riqueza,
de cohesor social y familiar, para volver a las viejas leyes del mercado. Las pasiones de identidad
pierden gran parte de su nobleza. Y para algunos, la intransigencia y el racismo parecen convertirse
en actitudes plausibles y eficaces.

No es, desde luego, la primera vez que esto ocurre. Pero deberiamos ser capaces de hacer que sea la
primera que alguien evite sus consecuencias, desde una alta competencia y responsabilidad
intelectual. Y las Academias harian bien en recoger este desafio, en un impulso conjunto de
reconciliacion con ellas mismas. En un esfuerzo de disciplina y excelencia mental, que les lleve a
redescubrir, desde nuevas Opticas y fronteras intelectuales, y desde una nueva sensibilidad, el
sentido permanente de la transcendencia humana.

En un esfuerzo, también, por mirar hacia abajo, pero sin distancia, a las ideas y a las personas en
sus centros de convivencia, propiciando en las Escuelas y Universidades la fecundidad y la
aventura intelectual, mas que la monotonia y el conformismo. Porque desde estos centros, donde
las ideas suelen nacer cuando el esfuerzo y el respeto a la libertad reciben el influjo del viento de la
excelencia, se alimentan los sillones y se defienden las medallas de las Academias.



Debo agradecer a la Corona, cuyos antecesores fueron siempre tradicionales impulsores de las
Academias en Europa, y hoy feliz protectora moral de las Academias Espafiolas, su singular
presencia en el Encuentro de Madrid. Al entrar en un nuevo siglo, las Academias reservan a la
Corona el papel de impulsor de excepcidn de su nuevo renacimiento y de su nuevo afan de servicio
a la sociedad.

Y como colofén, me permito felicitar y alentar a quienes en este Encuentro de Madrid de la
“Academia Europea de Ciencias y Artes”, han logrado definir, con tanto rigor y competencia como
entusiasmo, las lineas maestras de una aventura intelectual que habra de recibir carta de proyecto
en marcha en los préximos Encuentros de Budapest y de Bonn, donde nuevas Academias, y nuevos
académicos de Europa, reforzaran nuestro compromiso, y acrecentaran nuestro entusiasmo.

Intervencion en el Encuentro de Madrid de la Academia Europea de Ciencias y Artes.



