
Breve noticia de la Iglesia 
catalana contemporánea 

HILARI RAGUER * 

«YO SOY LA 
IGLESIA 

SANTA EN 
CATALUÑA» 

RAICES 
CRISTIANAS DE 
CATALUÑA 

* Madrid, 1928. Doctor en 
Derecho Civil por la Facultad 
de Barcelona. Licenciado en 
Teología Bíblica. 

  

L carmelita Francesc Palau (1811-1872), cuya beatiñcación 
coincidirá con la aparición de este número especial de 

CUENTA Y RAZÓN, ha descrito, en un libro que siempre guar-
dó muy reservado, la visión que en 1865 tuvo de «una joven cuya 
gloria ofuscaba la luz del sol», que le dijo: «Yo soy la Iglesia santa 
en Cataluña», y también «La Iglesia santa de Cataluña quien te 
habla por María, la Madre de Dios» o, simplemente, «Cataluña». 
Vio también otra joven, de la que la primera dijo: «Es Roma... Las 
dos representamos una sola», y se levantó para saludarla respetuo-
samente. 

Me ha parecido oportuno encabezar estas páginas con la visión 
del P. Palau, y les doy un título tomado del famoso ensayo de Jau-
me Vicens i Vives Noticia de Cataluña, porque como él, aunque 
de modo mucho más sintético, he de intentar dar a conocer he-
chos generalmente ignorados incluso entre los catalanes. Existe 
entre éstos una conciencia instintiva e intuitiva de su identidad 
como pueblo y, si son creyentes, de la personalidad de la Iglesia 
catalana, como en la visión del P. Palau, pero falta una informa-
ción adecuada sobre los hechos históricos, incluso de la época con-
temporánea, de los que aquella conciencia procede. No ha de sor-
prendernos que desde fuera de la Iglesia y desde fuera de Cataluña 
la ignorancia sea mucho mayor y se produzcan reacciones viscera-
les cuando se toca el volem bisbes catalans, la afirmación según 
tradición ininterrumpida de la sede primacial de Tarragona o una 
estrategia distinta en el problema de la enseñanza privada. 

A este malentendido obedecen las reacciones de protesta más o 
menos amable que, incluso en sectores por lo demás abiertos de la 
Iglesia española, suscitó el ponderado documento de los obispos 
catalanes A neis cristianes de Catalunya (1986). Sin tener que ape-
lar a leyendas inverosímiles, ni siquiera a la discutida —pero dis-
cutible— tradición sobre la predicación de san Pablo en la impe-
rial Tarraco, podían invocar las actas del martirio del obispo san 
Fructuoso el año 259. «Al forjarse la nacionalidad catalana —de-
cían nuestros obispos— muchos nombres eminentes de la Iglesia 
lo son también del país naciente. La figura del Abad Oliba, obispo 
de Vic, abad de Ripoll y de Cuixá y fundador de Montserrat, en-
carna el espíritu de toda una época. Mientras la sociedad catalana 

E



comienza a estructurarse, recibe de los monasterios y de las cate-
drales el impulso del espíritu cristiano que se manifiesta en institu-
ciones tan nuevas y decisivas como la de la paz y la tregua. Es un 
momento singular en el que la formación del país y el estableci-
miento de la Iglesia van juntos. Uno de los primeros documentos 
de la lengua catalana son unas homilías, las de Organyá.» Tras re-
cordar algunos personajes y algunos hechos de siglos más recien-
tes, los obispos catalanes concluían: «Es en aquella ininterrumpida 
tradición de fidelidad a Cataluña que nos reconocemos y nos rea-
firmamos.» 

Algunos han considerado intromisión política el citado docu-
mento episcopal, cuando en realidad es más bien todo lo contra-
rio; solicitud pastoral ante una coyuntura histórica, la de la Cata-
luña autónoma actual, en la que «el viejo anticlericalismo, salido 
de unas circunstancias históricas determinadas, sin desaparecer 
del todo, deja más bien sitio a una impregnación a-religiosa de la 
cultura, menos agresiva pero más radical», ya que «la cultura cata-
lana conlleva un ritmo de secularización —en el sentido de auto-
nomía del mundo temporal, pero también en el negativo de irreli-
gión— más acelerado que en otros pueblos de España»; de ahí 
que, en una síntesis histórica serena y objetiva, recuerden tanto las 
raíces cristianas de Cataluña hace mil años como la presencia de 
la Iglesia en la Renaixenca de hace un siglo. 

El siglo xix, que para España es de decadencia, para Cataluña 
es de renacimiento. Y si el ápice de la decadencia española se cifra 
en el fin de siglo, con el 98 como símbolo, en Cataluña el cambio 
de siglo (tombant de segle) presencia una extraordinaria explosión, 
en todos los campos, de la plenitud vital que arranca del xvm y va 
creciendo a lo largo del xix. Es un redescubrimiento de la propia 
identidad —o quizás una redefinición— que no significa replega-
miento o ensimismamiento, sino todo lo contrario. Es la genera-
ción de 1901, según Vicens i Vives, la que toma conciencia de esta 
realidad y formula la doctrina del catalanismo: El hecho era que el 
catalanismo incorporaba Cataluña a Europa de una manera total e 
irrenunciable (...). Con él entraron en Cataluña el impresionismo, 
la música de Wagner, los dramas de Ibsen, la filosofía de Nietzs-
che, la estética modernista, el deseo de los teléfonos y de las bue-
nas carreteras, la necesidad de los museos y délas universidades, el 
ambiente de París, de Londres y de Berlín, una ciencia que se lla-
maba economía y usaba la estadística, el deseo de ser sinceros y 
reales, de reencontrarse en la polémica tolerante que impulsa por 
los caminos del progreso. Y esto permitió marchar, en un mismo 
galope, a aristócratas y catalanistas, burgueses y anarquistas, en 
uno de los despegues más sensacionales y admirables de la historia 
de Cataluña. 

La historia de la Iglesia catalana es inseparable de la sociedad 
civil en la que está encarnada y de la que emana; los grandes lo-
gros que alcanzó, pese a las dificultades políticas a lo largo del si-
glo xix, y que darían sus mejores frutos en aquella espléndida Igle-
sia del decenio anterior a la Guerra Civil, son una manifestación 
más de la plenitud renovadora y creativa que en el tombant de se-
gle Cataluña vive en todos los demás campos: lengua, arte, econo- 

EL «TOMBANT 
DE SEGLE» 



LA CABEZA Y 
EL CORAZÓN 

 LA 
INFLUENCIA DE        
FRANCIA 

mía, política, demografía, etc. El catalanismo, que tomará sucesi-
vamente los nombres de provincialismo, federalismo, regionalis-
mo y nacionalismo, no es de tono arcaizante o reaccionario, sino 
que en los diversos sectores ideológicos en que simultáneamente 
aparece —desde el conservadurismo o foralismo hasta el anticleri-
calismo revolucionario—, emparenta con las tendencias homolo-
gas imperantes en Europa, y de ellas toma su arsenal conceptual. 
Del mismo modo, el esfuerzo apostólico de renovación cristiana 
aparece, en comparación con otras partes de España, menos con-
taminado de reaccionarismo social y político. 

España, en efecto, no afrontó hasta 1931 el drama político reli-
gioso que Francia había vivido a fines del siglo xvm y que en la 
mayoría de las monarquías europeas se había solventado a lo largo 
del xix: el choque entre la Iglesia y la Revolución, que rompía la 
unión secular entre el trono y el altar. Cuando, tras la derrota de 
Napoleón en 1814, Luis XVIII y los aristócratas franceses preten-
dieron restablecer en Francia la situación de antes de 1789, el sa-
gaz cardenal Consalvi, Secretario de Estado de Pío VII, comentó 
que esto era como si Noé, al salir del arca después del diluvio, hu-
biera pretendido que no había pasado nada. En España había ha-
bido diluvio ideológico. Los ejércitos napoleónicos habían sido de-
rrotados pero por un fenómeno histórico no infrecuente —es el 
caso de Grecia ante Roma, o de Roma ante los bárbaros—, el mi-
litarmente vencido resulta culturalmente vencedor: las patrioteras 
Cortes de Cádiz estaban empapadas del pensamiento de la Ilustra-
ción, la Enciclopedia y la Revolución, pese a lo cual los reacciona-
rios españoles, y en primer lugar la casi totalidad de los eclesiásti-
cos, se empeñaron, a lo largo de todo el siglo xix y el primer tercio 
del XX en que «aquí no había pasado nada». De ahí las guerras 
civiles y los bandazos políticos, en los que el factor religioso jugó 
siempre un papel muy importante, hasta culminar en la guerra ci-
vil de 1936, «la última guerra de religión», según Guy Hermet. 

Por razones geográficas Cataluña experimentó con especial in-
tensidad el influjo de Francia. Se comprende que la comarca fron-
teriza del Empordá fuera el gran hervidero de republicanos y fede-
rales, y en cambio las comarcas meridionales lindantes con el 
Maestrazgo constituyeran, hasta bien entrado el siglo xx, el gran 
reducto del carlismo y del integrismo peleón. Pero el influjo fran-
cés no es sólo político, sino también religioso. La Iglesia catalana 
debe mucho, en sus esfuerzos renovadores, a las experiencias y a 
los ejemplos de Francia. Lo podemos comprobar en las dos máxi-
mas figuras de la Iglesia catalana del siglo pasado, que abrieron 
hondos surcos que perduran en nuestros días: el presbítero Jaime 
Balmes (1810-1848) y el Padre Claret, que es como familiarmente 
seguimos llamando a san Antonio María Claret (1807-1870). En 
bella frase del jesuita Ignasi Casanovas, espiritualmente eran como 
las dos manos que edificaban en Cataluña el templo de Dios. Son, 
respectivamente, la cabeza y el corazón de aquella Iglesia que el 
P. Palau vio en forma de mujer resplandeciente. Balmes es la cabe-
za, el pensador, el intelectual apologista y publicista que devora y 
aprovecha lo mejor de cuanto se escribe en la Europa católica. 



Claret es —además de un gran santo, cosa que Balmes no fue— el 
gran apóstol popular que con su predicación, sus escritos y su im-
pulso a la renovación de la vida religiosa, constituye sin duda el 
gran coloso de la recristianización de Cataluña. Detengámonos un 
momento en cada una de estas dos figuras, ambas muy universa-
les, sinceramente españolas —los dos intervinieron desde un pun-
to de vista eminentemente sacerdotal en la política de su tiempo— 
pero a la vez entrañablemente catalanas. 

Pocos catalanes habrá sobre los que en España se haya escrito 
tanto y tan erróneamente como Balmes. La derecha española ha 
hecho de él uno de los padres del pensamiento ultra; pensamos so-
bre todo en el grupo de «Acción Española», que lo ponía al lado 
de Donoso Cortés y Menéndez y Pelayo, entre sus mentores. «Tres 
son los maestros —ha escrito recientemente Raúl Morodo— que 
Acción Española considera como tales y que constituyen la especi-
ficidad contrarrevolucionaria española: Balmes, Menéndez y Pelayo 
y Vázquez de Mella. En menor medida, Donoso Cortés.» Y ya en 
1887, en una conferencia, Alejandro Pidal había dicho: «Debió el 
ultramontanismo español a Balmes su doctrina.» No negaré que los 
planteamientos ambiguos, por no decir contradictorios de Balmes 
—que no es tan lógico como suele decirse— se prestaban a 
extrapolaciones y manipulaciones de sus escritos. Sobre todo 
cuando se refiere a Cataluña. Pero si queremos saber qué pensaba 
en el fondo de su corazón sobre Cataluña, no tenemos que fijarnos 
tanto en los cuatro artículos que con este nombre por título publicó 
en su revista La Sociedad —que es lo que hacen los que se han 
ocupado de su pensamiento político; últimamente, García Escude-
ro— sino en otros rincones de su obra mucho más significativos. 
Balmes sólo escribió en catalán unas cuantas cartas familiares, su 
testamento y unas pocas poesías, ripios literariamente pésimos 
pero imprescindibles para nuestro objeto. Con todo, Balmes es 
uno de los muchos testigos que, al observador atento, le certifican 
que el nacionalismo catalán no nació en el tombant de segle con la 
pérdida de las colonias españolas, sino que arranca del día siguiente 
al 11 de septiembre de 1714 (ocupación de Barcelona por los 
ejércitos franco-españoles), atraviesa todo el vm y, a pesar de la re-
presión, aflora en los escasos momentos del xix en que hubo liber-
tad de expresión y de asociación. Cataluña pasó buena parte del 
xix en estado de excepción endémico, contra el que tronaba el ge-
neral Prim en las Cortes. Félix Cucurull ha recogido, en los dos 
primeros volúmenes de su monumental Panorámica del naciona-
lisme cátala (París 1976 y ss.) un amplio florilegio de este pensa-
miento más o menos subterráneo. Si en algún tema había censura, 
era en el del nacionalismo. Esto no se puede olvidar al leer a Bal-
mes. En sus artículos de La Sociedad, autocensurándose, violen-
tando sus convicciones más íntimas, contradiciéndose y dejándose 
llevar de aquella ambigüedad antes mencionada —la mentalidad 
dilógica, como dice muy justamente el canónigo vicense L. Cura 
Pellicer, que es sin duda el mejor estudioso actual de Balmes— 
formula una propuesta posibilista y minimalista de cara a Madrid. 
Torras i Bages le atribuye la frase: «Tengo la monarquía en la ca-
beza y la república en el corazón», pero con mayor razón pudo ha- 

CATALANISMO 
DE BALMES 



ber dicho que tenía España en la cabeza y Cataluña en el corazón. 
Los sentimientos de su corazón hay que leerlos entre líneas en dos 
biografías —¿por qué iba Balmes a escribir biografías, si no era a 
modo de parábola— dedicadas a O'Connell y a Espartero. En la 
primera estudia el nacionalismo irlandés, y hace el gran elogio de 
O'Connell porque supo encauzarlo por caminos legales, y no de 
violencia; confirma esta lectura la referencia expresa que a O'Con-
nell se hace en los citados artículos de La Sociedad, en el segundo 
de los cuales (1843), refiriéndose explícitamente a Cataluña, escri-
bía: «A los pueblos como a los individuos no los salvan los furiosos 
arrebatos de cólera, con que ciegos de venganza se arrojan a la 
violencia y al crimen, sino la firmeza en sostener con el correspon-
diente decoro los intereses de su causa, y aquella inalterable cons-
tancia nacida de la profunda convicción de la razón que les asiste y 
de que tarde o temprano llegará el día de la justicia»; corrobo-
rándolo con el ejemplo de O'Connell: «Uno de los primeros pasos 
de su grande obra fue reprimir las violencias particulares, el evitar . 
los estériles alzamientos y el presentar la causa nacional con los 
colores de que era digna.» 

Más importante es la semblanza de Espartero, centrada en la 
insurrección de Barcelona a la que siguió el salvaje bombardeo del 
2 de diciembre de 1842, del que Balmes tuvo personal e indeleble 
experiencia. Ya el 1.° de marzo de 1843 publicó en La Sociedad 
un curioso diálogo entre el castillo de Montjuich —que simboliza 
el poder militar opresor— y la ciudad de Barcelona, cap i casal de 
Cataluña. El afectado estilo hace farragosa la lectura, y el P. Casa-
novas, pese a ser gran admirador de Balmes, comenta: «La forma 
por lo estrafalaria, llamó la atención de la gente sensata. Es uno de 
los tres o cuatro pecados artísticos cometidos por Balmes por que-
rer imitar la prosa literaria de Chateaubriand y Lerminier». En 
realidad, era el único modo de denunciar veladamente lo ocurri-
do. Cuando cinco meses después, el 30 de julio, caiga Espartero, 
Balmes podrá atacarlo con mayor libertad en una biografía escrita 
apresuradamente, centrada en el bombardeo de Barcelona, y apa-
recida en cinco entregas en La Sociedad entre 21 de diciembre de 
1843 y 1 ° de febrero de 1844. En la imposibilidad de citar y me-
nos comentar estos artículos, baste decir que Balmes tenía a la vis-
ta, cuando los escribió, el Diario razonado en el que el general 
Van Halen, capitán General de Cataluña y responsable inmediato 
del bombardeo, trató de justificarlo, y en el que presenta la insu-
rrección de Barcelona como una lucha entre catalanes y castella-
nos, continuación de las de 1640 y 1714. Y en el relato de estos 
combates, Balmes toma partido apasionadamente por los catala-
nes. Al texto me remito. 

En 1844 mandó Balmes a su amigo Valentí Llorer, que desde 
Madrid le había dedicado una poesía, otra de la que transcribo las 
estrofas tercera y sexta: 

Admirant lo teu llenguatje 
casi rabia m'ha agafat, que'm 
feya dir malbinatje qui parlar 
nos ha imposat que no es el del 
nostre llinatje. (...) 



Jo ja't dich, no'm venen ganas de 
tornar-me castellá, y em semblan 
valents pavanas els qui volen oblidar 
las paraulas catalanas. 

Estos versos, no destinados a la publicidad, demuestran que si 
Balmes escribía y publicaba en castellano no era por desamor a su 
lengua materna, sino por razones de eficacia. Casanovas, en su 
edición monumental de las obras completas de Balmes (t. III), las 
incluye, con otras dieciocho poesías, entre las que califica de hu-
morísticas. Pero no olvidemos que en aquel momento (1925) arre-
ciaba la desaforada persecución de Primo de Rivera contra la len-
gua y cultura catalanas, y en particular contra el Foment de Pietat 
Catalana, de la que la Biblioteca Balmes constituía una sección. 

Balmes tenía gran prestigio en Roma. Su libro Pío IX fue en-
viado al Papa por el Delegado Apostólico Brunelli, a petición del 
Secretario de Estado. Llegó el volumen a su destino el 10 de febre-
ro de 1848. Tres meses después, en mayo, Balmes recibía reserva-
damente la siguiente consulta del Papa «para tranquilizar su con-
ciencia»: «Se pregunta qué hay que pensar de los derechos de na-
cionalidad e independencia, que se dice que son inalienables e 
imprescriptibles; y, suponiendo que haya que admitirlos, cuándo y 
cómo se podrían ejercer.» Esta vez sí que Balmes se hubiera podi-
do expresar sin temor a las autoridades españolas, pero su vida se 
estaba extinguiendo: se excusó y poco después, la noche del 8 al 9 
de julio de aquel 1848, moría, pocos días después de haber cum-
plido 38 años. 

También del Padre Claret interesa subrayar su catalanidad; no 
por baja política, sino por puro celo pastoral. Hijo del pueblo, co-
nocía la problemática. Como no pretendía influir en los círculos 
políticos de Madrid, sino llegar al corazón del pueblo, a diferencia 
de Balmes no arrinconó la lengua catalana; excepto, claro está, 
cuando actuaba por tierras de Castilla, Andalucía o cuando fue ar-
zobispo de Santiago de Cuba. A lo largo del siglo xvm el catalán 
había casi desaparecido como lengua literaria y hasta como lengua 
escrita. Sus últimos reductos eran la correspondencia familiar y los 
catecismos, devocionarios y papeles piadosos. Pero la presión del 
gobierno, la ignorancia de los obispos forasteros, la llegada de reli-
giosos de lengua castellana y a veces también la fatuid'ad de los au-
tóctonos habían ido introduciendo la predicación y la catcquesis 
en castellano. En cumplimiento de los decretos del Concilio de 
Trento sobre predicación y catcquesis en la lengua del pueblo, re-
petidos Concilios Tarraconenses habían reiterado la grave obliga-
ción de conservar la lengua del país en la práctica pastoral. Según 
el erudito archivero de Tarragona Sane Capdevila, en la provincia 
eclesiástica tarraconense, entre 1568 y 1928 se editaron 220 cate-
cismos en catalán, 21 en castellano, 10 bilingües catalán-castellano 
y uno catalán-francés. Además, en Valencia 2 en catalán; en Ma-
llorca 2 en catalán y 1 bilingüe; en Perpiñán 2 en catalán y otro en 
Carcasona. Cuentan que el P. Claret decía: «Ya podéis ir predican-
do y enseñando el catecismo en castellano, que ellos blasfeman en 

CELO PASTORAL 
DEL PADRE 
CLARET 



RENOVACIÓN 
DE LA VIDA 
RELIGIOSA 

catalán y se condenarán en catalán.» Siendo confesor de Isabel II, 
aunque se negaba a toda recomendación, utilizó su valimiento 
ante la Reina para obtener algunos nombramientos de obispos ca-
talanes para su tierra, visto el estrago pastoral que los no autócto-
nos causaban. Y no se diga que si han valido catalanes para dióce-
sis de lengua castellana también puede darse el caso inverso, por-
que el P. Claret nunca pretendió imponer el catalán a los 
morenitos de Cuba. Y el Dr. Pía y Deniel, al ser nombrado obispo 
de Ávila, hizo el voto de no hablar nunca más el catalán para per-
feccionar al máximo su acento castellano; ni siquiera lo usó al re-
cibir en cierta ocasión la visita de su amigo Maciá, entonces presi-
dente de la Generalitat catalana. Con obispos así no hubiera habi-
do problema en Cataluña, pero no ha sido éste el caso, por 
desgracia. 

Con el Padre Claret hay que relacionar también la renovación 
de la vida religiosa; no fue el único, pero sí el principal de sus im-
pulsores. Con la quema de conventos en 1835, las exclaustraciones 
y las desamortizaciones, parecía que la vida religiosa iba a extin-
guirse pero ocurrió todo lo contrario. Lo que entra en grave crisis 
son los monasterios de clausura, pero algunos exclaustrados, como 
el dominico Coll o el carmelita Palau, fundan religiosas de vida 
apostólica, sin clausura pontificia, mucho más disponibles para el 
apostolado. Es un nuevo tipo de vida religiosa, iniciado en Francia 
después de 1814 y que por Cataluña entró en España unos dece-
nios más tarde. La lista de fundaciones catalanas es impresionan-
te: encontramos en ella algunas Congregaciones que tendrán gran 
difusión en España y Ultramar, y un buen lote de fundadores y 
fundadoras pasarán al santoral: María Ráfols Bruna funda las 
Hermanas de la Caridad de Santa Ana (1825); Joaquina de Vedru-
na, las Carmelitas de la Caridad (1826); Paula Montalt, las Escola-
pias (1847); Joaquim Masmitjá, las Hijas del Santísimo e Inmacu-
lado Corazón de María (1848); el P. Claret, los Misioneros Hijos 
del Inmaculado Corazón de María (1849); M.a Teresa Arguyol, las 
Clarisas de la Divina Providencia (1849); Josep Tous, las Herma-
nas Capuchinas de la madre del Divino Pastor (1850); Anna Mo-
gas, las Terciarias Franciscanas de la Madre del Divino Pastor 
(1850); Pere Bach, las Hermanas de San Felipe Neri y la Purísima 
Concepción (1850); Alfonsa Cavin y el obispo Costa i Borras, las 
Misioneras Concepcionistas; la beata Rosa Molas (que este año 
será canonizada), las Hermanas de la Consolación (1855); Antonia 
París, con el P. Claret, en Cuba, las Hermanas de la Enseñanza y 
María Inmaculada (1855); el beato Francesc Coll, las Dominicas 
de la Anunciata (1856); María Ana Revell, las Franciscanas Misio-
neras de la Inmaculada Concepción (1858); Ana María Janer, con 
el obispo Caixal, las Hermanas de la Sagrada Familia de Urgell 
(1860); Francesc Palau, los Hermanos Terciarios del Carmen y 
dos ramas de Carmelitas Misioneras (1860 y ss.); Lutgarda Mas y 
Pere Nolasc Tenes, las Mercedarias Misioneras de San Gervasio 
(1860); Esperanza González, las Misioneras Esclavas del Inmacu-
lado Corazón de María (1862); María Gay, el Instituto de Herma-
nas de San José (1870); el P. José Manyanet, los Hijos de la Sagra-
da Familia (1870) y las Misioneras de Nazaret (1893); Isabel Ma- 



rangues y Francesc Butiñá, las Hijas de San José (1875); Josep 
Gras, las Hijas de Cristo Rey (1876); el beato Enrique de Ossó, la 
Compañía de Santa Teresa (1876); Catalina Coramina, las Josefi-
nas de la Caridad (1877); Teresa Toda y Teresa Guasch, las Ter-
ciarias Carmelitas Teresas de San José (1878); Miquela Grau, las 
Hermanas de la Doctrina Cristiana (1880); el P. José Domingo y 
Sol, los Operarios Diocesanos (1886); Teresa Gallifa, las Siervas de 
la Pasión (1886); Salvador Casañas y Ramona Torres, las Herma-
nas del Santo Ángel Custodio (1887); Santa Teresa Jornet, las Her-
manitas de los Ancianos Desamparados (1880); Agustina Tarda, 
las Agustinas Misioneras (1890); Pía Oriach y Joan Collell, las 
Siervas del Sagrado Corazón (1891); Carme Salles, las Concepcio-
nistas Misioneras de la Enseñanza (1892); y Teresa Güell, las Mi-
sioneras de la Caridad del Inmaculado Corazón de María (1899). 
Además de estas Congregaciones, de desigual importancia, algunas 
francesas, masculinas y femeninas, se trasladan a Cataluña a raíz 
de la legislación laicista de la república francesa y se esparcen lue-
go por el resto de España. 

Heredero en cierto modo de Balmes y del Padre Claret es Josep 
Torras i Bages (1846-1916), obispo-de Vic, que quiso infundir es-
píritu cristiano a la Renaixenca catalana del tombant de segle y, en 
otro frente, salvar el clero catalán de las redes del integrismo. Di-
cen que su causa de beatificación tropieza en Roma con la consa-
bida objeción de que «hizo política», cuando en realidad, de 
acuerdo con las instrucciones de la Santa Sede a los católicos espa-
ñoles, trabajó meritoriamente, pese a los ataques de la prensa inte-
grista, para que la Iglesia no fuera manipulada por la extrema de-
recha; y, en su orientación del movimiento catalanista, lo que hizo 
fue moderarlo, superar extremismos y, sobre todo, darle sentido 
cristiano. No había dado aún ningún paso en el campo del catala-
nismo cuando, el 1886, escribía así a su amigo el canónigo Jaume 
Collell: «He visto el Almanaque de La Campana de Gracia, que 
me ha dejado abatido. No porque yo dejara de figurarme que era 
una publicación obscena, impía y hasta sectaria (...), pero la extra-
ñeza dolorosa ha sido ver a los que no se desdeñaban de colaborar 
en opúsculo tan endiablado y anticristianismo esencialmente, que 
no tiene ya el tono del espíritu vacilante, ni tan sólo despojado de 
la fe, sino el acento del odio hacia el cristianismo. Allí están Almi-
rall, Ubach i Vinyeta, entre otros que no recurdo. No pueden ser 
esa gente los restauradores de Cataluña. Es entonces cuando escribe 
La tradició catalana, para hacer ver que una Cataluña que no 
fuera cristiana no seria la verdadera Cataluña. De ahí la frase que 
resume su pensamiento, y que entre los católicos catalanes será te-
sis indiscutida durante al menos dos generaciones: «Catalunya 
será cristiana o no será». 

Una generación más tarde encontramos a una serie de sacerdo-
tes catalanes marcados por las tres fechas 1931, 1936 y 1939, y que 
en un escrito anterior me atreví a bautizar como la generado a ca-
vall de la guerra. Son sacerdotes y religiosos que estaban ya en ple-
na madurez al advenimiento de la República (algunos habían su-
frido ya la Dictadura), les tocó la prueba del fuego de la guerra ci- 

TORRASI BAGES 
Y LA CATALUÑA 
CRISTIANA 

LA «GENERACIÓ A 
CAVALLDELA 
GUERRA» 



VIDAL I 
BARRAQUER 

vil y todavía tuvieron que aguantar la difícil posguerra catalana. 
Hay que decir que, herederos de Balmes, Claret y Torras i Bages, 
estos hombres de los años treinta y cuarenta, un grupo eminente 
por su preparación doctrinal y por sus virtudes sacerdotales, y que, 
en circunstancias más normales, hubieran dado un resultado pas-
toral extraordinario, a juzgar por lo poco que pudieron hacer. 

A la cabeza de esta generación está, como su gran figura, el car-
denal Vidal i Barraquer (1875-1943). Le acompañan el obispo de 
Urgel, Justí Guitart (1875-1940) y el de Solsona, Valentí Cornelias 
(1861-1942). De la misma generación cronológica, aunque cierta-
mente no ideológica, son el futuro primado y cardenal Goma 
(1869-1940), el obispo de Gerona, Josep Cartañá (1875-1963), el 
de Vic, Perelló (1870-1955) y el futuro cardenal primado, Pía i De-
niel (1876-1968). Sin ser obispos, podemos añadirles el abad de 
Montserrat, Antoni M. Marcet (1877-1904), el oratoriano Josep 
Torrent, que fue Vicario general de Barcelona durante la guerra 
civil (1877-1957) y el canónigo de Tarragona, vicario general de 
ésta y Administrador Apostólico de Lérida durante la guerra, Sal-
vador Rial (1877-1953). Tenemos biblistas como el capuchino 
Rupert de Manresa (1881-1939), el benedictino Bonaventura 
Ubach (1879-1960) y el jesuíta Josep M. Bover (1887-1954). El ca-
nónigo de Tortosa Joan Baptista Manya (1884-1977) y el P. Barto-
meu Xiberta (1889-1953) son los grandes teólogos de esta genera-
ción, junto con los capuchinos Antoni M. de Barcelona (1889-
1953) y Miquel d'Esplugues (1870-1934); éste último, aunque 
escapó a los duros años de la guerra y la primera posguerra por 
haber muerto antes, tuvo un vasto influjo en la Iglesia y la socie-
dad catalana. Hallamos sociólogos como los canónigos Josep M.a 

Llovera (1874-1949) y Caries Cardó (1884-1958).y el sacerdote 
Ángel Carbonell (1877-1940). Hubo un óptimo grupo de liturgis-
tas —pues en aquel momento Cataluña estaba muy avanzada en 
el movimiento litúrgico, tanto a nivel de investigación como de 
aplicaciones pastorales—: Lluís Carreras (1884-1955) —que ade-
más fue mentor político del nuncio Tedeschini y del cardenal Vi-
dal i Barraquer durante la República—, el benedictino Gregori 
Sunyol (1879-1946), Higini Anglés (1888-1970), Antoni Tenas 
(1881-1953), Manuel Trens (1892-1976) y el escolapio Miquel Al-
tisent (1898-1975). Citemos también al filólogo Antoni Griera 
(1887-1973) y al pedagogo y especialista en catequesis Joan Tus-
quets, que independientemente de la posición adoptada durante la 
guerra enriquecieron nuestra cultura catalana y cristiana. Entre los 
historiadores destaca Josep Sanabre (1892-1976), y le añadiríamos 
el jesuíta Ignasi Casnovas (1872-1936) si no hubiera sido asesinado 
al estallar la guerra. Finalmente, entre los que renuevan la pastoral 
registramos a Francesc de P. Vallet (1883-1947) con su Obra 
d'Exercicis Parroquials, al jesuíta Manuel M.a Vergés (1886-1956) y 
la Congregación Mariana, a Albert Bónet (1894-1974), fundador de 
la Federació de Joves Cristians de Catalunya y Antoni Batlle 
(1888-1955), animador del Escultismo católico catalán. 

Pese a innegables e importantes diferencias entre todos los 
miembros de esta generación sacerdotal, hay en ellos un denomi-
nador común, que se pone de manifiesto al estallar la guerra. Los 



que escapan de la matanza no desean, ciertamente, el triunfo de 
aquella República-Generalitat en manos de la FAI, pero tampoco 
se identifican con el otro bando. No comparten el entusiasmo béli-
co de la gran mayoría del clero español. Si pasan a la zona nacio-
nal, donde estarán muy vigilados, se consagran al ministerio sacer-
dotal, con admiración y agradecimiento de los obispos a quienes 
ayudan. Si están en Italia, no frecuentan la embajada franquista, 
por lo que Yanguas Messía, el embajador de Franco, los pone a 
casi todos en su fichero negro. Los que permanecen en Cataluña, 
hacen lo que las circunstancias irán permitiendo, sin comprome-
terse con la República, pero tampoco con la quinta columna o el 
socorro blanco (como ocurrió en Madrid). Son una iglesia clandes-
tina tolerada, que prepara la de los años cuarenta, en que también 
hubo persecución, aunque no sangrienta. Si los obispos españoles, 
en su documento en el cincuentenario de la guerra civil, se defen-
dían del reproche de «haberse alineado con una de las partes con-
tendientes» alegando «la dureza de la persecución religiosa desata-
da en España desde 1931», los catalanes, en el documento Arrels 
cristianes de Catalunya recuerdan el 1939, con el «marginamiento 
injusto de personas y de instituciones»; «El desmantelamiento 
drástico de organizaciones de apostolado, de publicaciones y de 
centros de cultura, que padeció la Iglesia catalana el 1939 —escri-
ben nuestros obispos— es un ejemplo relativamente próximo. 
Una prueba que, unida a la cruenta persecución religiosa que la 
precedió, el 1936, y que también hay que considerar, supuso un 
auténtico viacrucis para los católicos catalanes». Perseguidos en 
1936 por ser católicos, lo fueron el 1939 por ser catalanes. Trage-
dia que puede cifrarse en el caso de Carrasco i Formniguera, polí-
tico democristiano, que tuvo que huir de la Barcelona anarquista 
por ser católico, y que apresado por Franco fue fusilado por nacio-
nalista. 

En estos duros años cuarenta estaban en los seminarios y casas 
de formación religiosa los que tomarían en su día el relevo, y que 
podríamos llamar la generación del Concilio. Son ahora nuestros 
pastores. 

BIBLIOGRAFÍA SUMARIA 

Jaume Vicens i Vives-Montserrat Llorens, Industriáis i politics del segle 
XIX. Barcelona, 1958. 

Josep Massot i Muntaner, Aproximado a la historia religiosa de la Cata-
lunya contemporánia. Publicacions de l'Abadia de Monteserrat, 1973. 

Hilan Raguer i Sufler, La Unió Democrática de Catalunya i el seu temps 
(1931-1939). Publicacions de l'Abadia de Montserrat, 1976. 

Joan Bonet i Baltá, L'Església catalana, de la Illustració a la Renaixenca. 
Publicacions de l'Abadia de Montserrat, 1984 

Albert Manent-Josep Raventós, L'Església clandestina a Catalunya du-
rant la guerra civil (1936-1939). Publicacions de l'Abadia de Montse-
rrat, 1984. 

Els bisbes de Catalunya, Arrels cristianes de Catalunya, 3.a ed., Barcelona 
1986. 


