
El retorno de las ideologías 

JOSÉ LUIS PINILLOS* 

* Bilbao (Vizcaya). 1919. 
Catedrático de Psicología 
de las Universidades de Va-
lencia y Madrid. Académico 
de la Real de Ciencias Mo-
rales y Políticas. 

  

LLA por los años cincuenta, recién terminada la II 
Gran Guerra, un viento de esperanza sacudió la con- 
ciencia del mundo. Derrotado Hitler, iniciada la 

reconstrucción de Europa, levantada la bandera mundial de la 
enseñanza y de la comunicación entre los pueblos, se pensó 
que el tiempo de las ideologías había quedado atrás para 
siempre. El mito nazi del siglo XX se había reducido a cenizas 
en el mismo horno crematorio que sus víctimas, y la paloma 
de Picasso parecía volar hacia un mundo mejor, donde la 
humanidad podría fundar científicamente el orden social y 
elevar su conciencia hasta la universalidad de la razón, a 
través de una educación urbi et orbi. En otras palabras, la 
hora de la Modernidad parecía haber sonado al fin en el reloj 
de la historia, y en el seno de la nueva humanidad ilustrada, 
liberada por la ciencia de sus viejos prejuicios y temores 
irracionales, no quedaba ya lugar para unas ideologías 
retrógradas, que comprensible, aunque erróneamente, por 
aquel entonces se creían patrimonio exclusivo del fascismo. 
Derrotado éste, quedaba abierto el libre ejercicio de la razón 
política, que pronto reemplazaría a los cantos de sirena de 
unas ideologías, cuyo ocaso ya se había iniciado con la 
derrota de los regímenes totalitarios. 

Las cosas no sucedieron, sin embargo, como se pensaba, 
aunque reconozco que por aquel entonces había razones para 
el optimismo. Como quiera que fuese, quizá porque la 
vocación profética se apodera a veces de los sociólogos, el 
caso es que hubo uno muy nombrado, Daniel Bell, que 
anunció solemnemente el fin de las ideologías (The End of 
Ideology, Glencoe, 1960). El tema cobró cierta actualidad 
durante un tiempo —en España, Fernández de la Mora 
escribió El crepúsculo de las ideologías—, para luego desva-
necerse a medida de que los hechos no acababan de ajustarse a 
la profecía. Lo que pasa es que como en esto de las 
profecías —ya lo demostró Leo Festinger— los hechos no 
cuentan demasiado, sigue habiendo gente empeñada en 
volver a la tesis del fin de las ideologías. Peter Bender, por 
ejemplo, se despachó no hace mucho con un libro —Das 
Ende des ideologischen Zeitalters, 1981— que al pronto da la 
impresión de tener la fecha equivocada. 

No sé. Hubo un momento en que el Concilio, la nueva 
frontera americana y el revisionismo de Kruschef alimentaron ' 
la llama de la esperanza en un hombre nuevo, inmune a la  

A 



manipulación ideológica, capaz de darse destino de acuerdo 
con su propia razón. Me temo que ese cambio no se ha 
producido. No se ve por ninguna parte esa sociedad de la 
comunicación pura, a lo Habermas, que podría emancipar a 
las masas. Antes bien, como hacía notar hace poco Karl 
Dietrich Bracher en su importante monografía sobre el tema 
(traduc. ingl, The Age of Ideologies, Weidenfeld & 
Nichol-son, 1984), lo que ocurre es que mientras más 
arrecia la crítica de los intelectuales contra las ideologías 
políticas, mayor es la efectividad con que los gobiernos las 
manejan y más grande es la fuerza con que se apoderan de las 
masas. Tengo para mí que, en efecto, este forcejeo entre la 
desideolo-gización por un lado, y la reideologización por otro, 
constituye una innegable realidad de nuestro tiempo, que 
probablemente se inició a la vez que se perdía el optimismo de 
los años cincuenta: Berkeley, Vietnam, el mayo francés y 
todo lo demás. A partir de entonces, el horizonte se tornó 
más sombrío y de nuevo las ideologías comenzaron a recuperar 
el terreno perdido, y a ganar, incluso, posibilidades que antes 
no tenían. En cualquier caso, sucediera o no así, a última 
hora esta es la línea de pensamiento en que Raymond 
Boudon, el conocido sociólogo de la Sorbona, sitúa su 
reciente libro sobre las ideologías (1). 

El libro del profesor Boudon es ágil, brillante, cartesiano 
en sus razonamientos, incisivo en sus críticas, divertido en el 
tratamiento que da a algunas insensateces de la izquierda 
divina, y sumamente original en su interpretación racionalista 
del hecho ideológico: aunque también, todo hay que decirlo, 
de vez en cuando sorprenda por sus curiosas ausencias 
bibliográficas —Bell, Bracher, Schaff, Birnbaum—, que en 
una persona de su indudable cultura no pueden atribuirse a 
ignorancia. De otra parte, la verdad es que el libro está 
repleto de notas a pie de página, de sugerencias y observacio-
nes inteligentes, que hacen su lectura agradable, y ciertamente 
provechosa. Sin duda, además de mucha sociología, Ray-
mond Boudon sabe escribir. Es un hombre de ciencia, un 
human scientist que todavía no se siente a gusto en la 
barbarie. 

La obra está dividida en tres partes: dos principales, y una 
tercera de estudio de casos, más breve que las anteriores. En 
la primera de ellas, se ocupa el autor de poner claridad y 
forma en el vaporoso y disperso concepto de ideología. 
Tratándose de una noción tan confusa y que ha hecho correr 
tantos ríos de tinta, considera Boudon indispensable ponerle 
un cierto cerco definitorio, que la delimite, que la 
contradis-tinga de otras nociones próximas y, a la par, 
subraye sus notas principales, ponga en claro los orígenes del 
fenómeno ideológico, revise los tipos de explicación que de él 
se han dado, hasta llegar, finalmente, a ciertas conclusiones que 
fijen la cuestión en términos manejables. 

No cabe duda de que este objetivo lo cubre el libro muy 
razonablemente. Por los cuatro capítulos primeros desfilan,  

(1) L'Idéologie. 
L'origi-ne des idees recues. 
París, Fayard, 1986 



en efecto, convenientemente anotadas, las teorías clásicas de 
Marx, Lenin, Durkheim, Pareto, Max Weber, Sombart y 
otras más recientes —como las de Mannheim, Parsons, Shils, 
Aron, Geertz, Polanyi, Althusser, Habermnas y el consabido 
etcétera—. Todo este análisis, que no es fácil, lo realiza 
Boudon de una forma ingeniosa e inteligente. La lectura de 
estos capítulos me imagino que puede ser sumamente útil 
para el lector no especializado, ya que en ellos salen a relucir 
de una forma u otra todos los problemas básicos del campo, o 
casi. Boudon está de acuerdo con Althusser, en que las 
ideologías pertenecen orgánicamente a la realidad social, que 
las segrega como uno de los ideoelementos para su actividad. 
La propia historia de la palabra "ideología" —sus comienzos 
con Cabanis y el resto de los ideólogos— indica que ha 
servido para expresar la aspiración moderna de poder pensar y 
fundar científicamente el orden social. La ideología se 
distinguiría, no obstante, de la ciencia, no sólo porque en ella la 
función práctico-social prevalece sobre la función teorética o de 
conocimiento, sino, asimismo, porque contiene elementos 
salvíficos, seudorreligiosos, que la ciencia habría rechazado. 
De ahí que, a diferencia del conocimiento científico, las 
ideologías utilicen juicios de valor, causas finales, jueguen 
con las luces y las sombras de la alusión-elusión, sirvan para 
enmascarar psicológicamente las contradicciones,  oculten 
unos aspectos de la realidad y abulten otros, de tal modo y 
manera que reduzcan las incertidumbres y tensiones de la 
gente, orienten su comportamiento y legitimen las acciones y 
omisiones del sistema político correspondiente: aunque sea a 
costa de la objetividad del propio conocimiento científico 
sobre el que en apariencia reposan. 

Por descontado, las ideologías pretenden distinguirse 
también de otros sistemas de creencias colindantes —los 
mitos, por ejemplo, o las concepciones del mundo—, puesto 
que, a diferencia de los demás sistemas, son unas síntesis 
doctrinales de pretensión totalizante, marcadas por unos 
criterios que el autor, siguiendo a Shils, cifra en ocho: 1) el 
carácter explícito de su formulación; 2) la voluntad de 
nuclearización o agolpamiento en torno a una creencia 
positiva, o a una normativa; 3) una voluntad de 
singulariza-ción frente a otros sistemas de creencias; 4) una 
actitud de clausura y resistencia frente a toda innovación; 5) la 
naturaleza intolerante de sus prescripciones; 6) una 
promulgación apasionada; 7) una exigencia de adhesión 
incondicionada, y, finalmente, 8) la asociación de todo ello 
con los instintos encargados de reforzar y realizar las 
creencias en cuestión. 

Ahora bien, lo realmente distintivo y original del pensa-
miento de Boudon sobre las ideologías no consiste, por 
supuesto, en esta revisión de puntos de vista ajenos. Lo que 
presta un interés especial al libro es la lectura racionalista, o 
por lo menos racional, que en su segunda parte se hace del 
fenómeno ideológico. La cuestión estriba, se nos dice, en que 
las teorías clásicas que cargan la mano en la irracionalidad de 



la ideología,  y  acentúan su desconexión respecto  de  lo 
verdadero y de lo falso, dejan sin explicar por virtud de qué 
regla de tres unas creencias tan irracionales se creen tanto. A 
Boudon no le parece que esto ocurra porque los hombres 
seamos irracionales hasta ese punto. Entiende el profesor 
Boudon, y en buena medida lo demuestra, que existen otras 
formas más sencillas de dar cuenta de los hechos, o sea, de 
explicar por qué suelen parecemos tan irracionales precisa-
mente las creencias ajenas y no las nuestras. Por lo pronto 
—menos mal— a Boudon no le convencen las habituales y 
socorridas apelaciones al inconsciente sin más. Tampoco 
entiende este notable sociólogo francés, que los intereses 
económicos u otras conveniencias materiales transtornen el 
juicio hasta el extremo de hacernos ver lo blanco negro, y lo 
negro blanco. No cree, como proponía Sartre, que la falsa 
conciencia crea creer lo que no cree, pero no crea lo que cree 
creer. El sociólogo no está por esas. Sin negar la posibilidad de 
que en los procesos ideológicos haya que contar con 
mecanismos de defensa, pulsiones, deseos, motivaciones, 
intereses y demás sentimientos que ayuden a disimular la viga 
en la propia creencia y a no tolerar la paja en la ajena, 
Boudon sostiene, no obstante, una teoría claramente intelec-
tual, donde los factores cognoscitivos llevan la voz cantante. 
La  teoría  de  este  profesor  francés  presenta  algunas 
interesantes similitudes, aunque él parezca ignorarlas, con el 
perspectivismo y la teoría de la razón histórica, de Ortega. 
Según el  autor de L'Ideologie, la racionalidad de estos 
sistemas de creencias es siempre relativa a una situación 
determinada: de modo y manera que cuando uno se sale de la 
situación a que hacen referencia, las ideologías pierden su 
sentido. Por ello, vistas desde fuera suelen resultar absurdas o 
manifiestamente falsas. La clave del arco estriba, claro es, en 

10 que el autor entiende por situación.  Es un concepto 
complejo, en el que Boudon reúne diversos elementos: de un 
lado, lo que llama efectos de posición; de otro, los de 
disposición. Los efectos de disposición no hacen sino trasladar 
al dominio de las ideas fenómenos que resultan evidentes en 
el terreno de la percepción: por ejemplo, los efectos de 
perspectiva.  Evidentemente,  El Escorial no es el mismo 
—retomo el ejemplo de Ortega— visto desde la silla de Felipe 
11 que desde el jardín de los frailes o desde la herrería, porque 
el punto de vista es uno de los componentes de la realidad 
accesible a los humanos. Y ello, tanto en el conocimiento 
intelectual como en la percepción. 

Por las razones que sean, Boudon acude a Husserl, en vez 
de a Ortega, a la hora de desarrollar su teoría de la situación. 
Echa mano para ello de unas formas a priori —históricas y 
biográficas, no trascendentales—, que en definitiva son las 
que guían la percepción y la intencionalidad de los "actores 
sociales", o sea, de la gente, situándola de una determinada 
manera, que puede o no ser conmensurable con la situación 
de los demás. Semejantes formas serían a priori no en un 



sentido trascendental, sino el de unos marcos de referencia 
recibidos, unos esquemas que la sociedad pone a disposición 
de quienes están en una posición determinada. Ambos 
elementos, la disposición y la posición, compondrían, en 
esencia, la situación relativa respecto de la cual toda ideología 
es razonable. 

Ello significa, para concluir, que la racionalidad relativa 
que Boudon atribuye a las ideologías es muy distinta de la 
universal y abstracta que proclamaba el racionalismo: pero 
tan propia del hombre como ella. A fin de cuentas, los seres 
humanos vivimos inevitablemente en situación, esto es, en 
alguna posición y disponiendo siempre de algún marco 
histórico de referencia que dé sentido a lo que nos entra por 
los sentidos. Con la agravante, no hay que olvidarlo, de que la 
producción de esas formas está hoy a disposición de los que 
poseen el control de los medios de comunicación. De todo lo 
cual, en definitiva, se concluye, y aquí he de dejar el asunto 
para otra ocasión, que las ideologías no sólo desempeñan una 
función permanente en la vida humana, esto es, no son meros 
estadios transitorios de un desarrollo que los dejaría atrás 
con el paso del tiempo, sino que por el contrario su poder se 
incrementa a medida que, en la sociedad de masas, la 
información vence a la formación. Por ahí es por donde el 
"establishmení"cuela sus mejores goles manipulati-vos a las 
élites que se revuelven contra la ideología. 

Pero este es un tema que nuestro autor no tenía por qué 
tocar, y que queda pendiente para otro comentario. De 
momento lo dejaremos en que las ideologías han regresado 
del exilio y es preciso leer a Boudon. 


