El retorno de las ideologias

JOSE LUIS PINILLOS*

* Bilbao (Vizcaya). 1919.
Catedratico de Psicologia
de las Universidades de Va-
lencia y Madrid. Académico
de la Real de Ciencias Mo-
rales y Politicas.

LLA por los afios cincuenta, recién terminada la Il

Gran Guerra, un viento de esperanza sacudio la con-

ciencia del mundo. Derrotado Hitler, iniciada la
reconstruccion de Europa, levantada la bandera mundial de la
ensefianza y de la comunicacion entre los pueblos, se penso
que el tiempo de las ideologias habia quedado atras para
siempre. El mito nazi del siglo XX se habia reducido a cenizas
en el mismo horno crematorio que sus victimas, y la paloma
de Picasso parecia volar hacia un mundo mejor, donde la
humanidad podria fundar cientificamente el orden social y
elevar su conciencia hasta la universalidad de la razon, a
través de una educacién urbi et orbi. En otras palabras, la
hora de la Modernidad parecia haber sonado al fin en el reloj
de la historia, y en el seno de la nueva humanidad ilustrada,
liberada por la ciencia de sus viejos prejuicios y temores
irracionales, no quedaba ya lugar para unas ideologias
retrogradas, que comprensible, aunque errGneamente, por
aquel entonces se creian patrimonio exclusivo del fascismo.
Derrotado éste, quedaba abierto el libre ejercicio de la razén
politica, que pronto reemplazaria a los cantos de sirena de
unas ideologias, cuyo ocaso ya se habia iniciado con la
derrota de los regimenes totalitarios.

Las cosas no sucedieron, sin embargo, como se pensaba,
aungue reconozco que por aquel entonces habia razones para
el optimismo. Como quiera que fuese, quiza porque la
vocacion profética se apodera a veces de los sociélogos, el
caso es que hubo uno muy nombrado, Daniel Bell, que
anuncié solemnemente el fin de las ideologias (The End of
Ideology, Glencoe, 1960). El tema cobré cierta actualidad
durante un tiempo —en Espafia, Fernandez de la Mora
escribio El crepusculo de las ideologias—, para luego desva-
necerse a medida de que los hechos no acababan de ajustarse a
la profecia. Lo que pasa es que como en esto de las
profecias —ya lo demostré Leo Festinger— los hechos no
cuentan demasiado, sigue habiendo gente empefiada en
volver a la tesis del fin de las ideologias. Peter Bender, por
ejemplo, se despachd no hace mucho con un libro —Das
Ende des ideologischen Zeitalters, 1981— que al pronto da la
impresién de tener la fecha equivocada.

No sé. Hubo un momento en que el Concilio, la nueva
frontera americana y el revisionismo de Kruschef alimentaron
la llama de la esperanza en un hombre nuevo, inmune a la




manipulacion ideoldgica, capaz de darse destino de acuerdo
con su propia razén. Me temo que ese cambio no se ha
producido. No se ve por ninguna parte esa sociedad de la
comunicacion pura, a lo Habermas, que podria emancipar a
las masas. Antes bien, como hacia notar hace poco Karl
Dietrich Bracher en su importante monografia sobre el tema
(traduc. ingl, The Age of Ideologies, Weidenfeld &
Nichol-son, 1984), lo que ocurre es que mientras mas
arrecia la critica de los intelectuales contra las ideologias
politicas, mayor es la efectividad con que los gobiernos las
manejan y mas grande es la fuerza con que se apoderan de las
masas. Tengo para mi que, en efecto, este forcejeo entre la
desideolo-gizacion por un lado, y la reideologizacion por otro,
constituye una innegable realidad de nuestro tiempo, que
probablemente se inici6 a la vez que se perdia el optimismo de
los afios cincuenta: Berkeley, Vietnam, el mayo francés y
todo lo demas. A partir de entonces, el horizonte se torné
mas sombrio y de nuevo las ideologias comenzaron a recuperar
el terreno perdido, y a ganar, incluso, posibilidades que antes
no tenian. En cualquier caso, sucediera o no asi, a ultima
hora esta es la linea de pensamiento en que Raymond
Boudon, el conocido soci6logo de la Sorbona, sitda su
reciente libro sobre las ideologias (1).

El libro del profesor Boudon es agil, brillante, cartesiano
en sus razonamientos, incisivo en sus criticas, divertido en el
tratamiento que da a algunas insensateces de la izquierda
divina, y sumamente original en su interpretacion racionalista
del hecho ideoldgico: aunque también, todo hay que decirlo,
de vez en cuando sorprenda por sus curiosas ausencias
bibliograficas —Bell, Bracher, Schaff, Birnbaum—, que en
una persona de su indudable cultura no pueden atribuirse a
ignorancia. De otra parte, la verdad es que el libro esta
repleto de notas a pie de pagina, de sugerencias y observacio-
nes inteligentes, que hacen su lectura agradable, y ciertamente
provechosa. Sin duda, ademas de mucha sociologia, Ray-
mond Boudon sabe escribir. Es un hombre de ciencia, un
human scientist que todavia no se siente a gusto en la
barbarie.

La obra esta dividida en tres partes: dos principales, y una
tercera de estudio de casos, mas breve que las anteriores. En
la primera de ellas, se ocupa el autor de poner claridad y
forma en el vaporoso y disperso concepto de ideologia.
Tratandose de una nocién tan confusa y que ha hecho correr
tantos rios de tinta, considera Boudon indispensable ponerle
un cierto cerco definitorio, que la delimite, que Ila
contradis-tinga de otras nociones préximas y, a la par,
subraye sus notas principales, ponga en claro los origenes del
fendmeno ideoldgico, revise los tipos de explicacion que de él
se han dado, hasta llegar, finalmente, a ciertas conclusiones que
fijen la cuestion en términos manejables.

No cabe duda de que este objetivo lo cubre el libro muy
razonablemente. Por los cuatro capitulos primeros desfilan,

(1) L'ldéologie.
L'origi-ne des idees recues.
Paris, Fayard, 1986



en efecto, convenientemente anotadas, las teorias clasicas de
Marx, Lenin, Durkheim, Pareto, Max Weber, Sombart y
otras mas recientes —como las de Mannheim, Parsons, Shils,
Aron, Geertz, Polanyi, Althusser, Habermnas y el consabido
etcétera—. Todo este analisis, que no es facil, lo realiza
Boudon de una forma ingeniosa e inteligente. La lectura de
estos capitulos me imagino que puede ser sumamente Util
para el lector no especializado, ya que en ellos salen a relucir
de una forma u otra todos los problemas basicos del campo, o
casi. Boudon esta de acuerdo con Althusser, en que las
ideologias pertenecen organicamente a la realidad social, que
las segrega como uno de los ideoelementos para su actividad.
La propia historia de la palabra "ideologia" —sus comienzos
con Cabanis y el resto de los ide6logos— indica que ha
servido para expresar la aspiraciéon moderna de poder pensar y
fundar cientificamente el orden social. La ideologia se
distinguiria, no obstante, de la ciencia, no s6lo porque en ella la
funcion practico-social prevalece sobre la funcién teorética o de
conocimiento, sino, asimismo, porque contiene elementos
salvificos, seudorreligiosos, que la ciencia habria rechazado.
De ahi que, a diferencia del conocimiento cientifico, las
ideologias utilicen juicios de valor, causas finales, jueguen
con las luces y las sombras de la alusion-elusion, sirvan para
enmascarar psicoldégicamente las contradicciones, oculten
unos aspectos de la realidad y abulten otros, de tal modo y
manera que reduzcan las incertidumbres y tensiones de la
gente, orienten su comportamiento y legitimen las acciones y
omisiones del sistema politico correspondiente: aunque sea a
costa de la objetividad del propio conocimiento cientifico
sobre el que en apariencia reposan.

Por descontado, las ideologias pretenden distinguirse
también de otros sistemas de creencias colindantes —Ilos
mitos, por ejemplo, o las concepciones del mundo—, puesto
que, a diferencia de los demas sistemas, son unas sintesis
doctrinales de pretension totalizante, marcadas por unos
criterios que el autor, siguiendo a Shils, cifra en ocho: 1) el
caracter explicito de su formulacion; 2) la voluntad de
nuclearizacion o agolpamiento en torno a una creencia
positiva, o0 a una normativa; 3) una voluntad de
singulariza-cion frente a otros sistemas de creencias; 4) una
actitud de clausura y resistencia frente a toda innovacion; 5) la
naturaleza intolerante de sus prescripciones; 6) una
promulgacion apasionada; 7) una exigencia de adhesion
incondicionada, y, finalmente, 8) la asociacion de todo ello
con los instintos encargados de reforzar y realizar las
creencias en cuestion.

Ahora bien, lo realmente distintivo y original del pensa-
miento de Boudon sobre las ideologias no consiste, por
supuesto, en esta revisién de puntos de vista ajenos. Lo que
presta un interés especial al libro es la lectura racionalista, o
por lo menos racional, que en su segunda parte se hace del
fendmeno ideoldgico. La cuestion estriba, se nos dice, en que
las teorias clasicas que cargan la mano en la irracionalidad de



la ideologia, y acentlan su desconexion respecto de lo
verdadero y de lo falso, dejan sin explicar por virtud de qué
regla de tres unas creencias tan irracionales se creen tanto. A
Boudon no le parece que esto ocurra porque los hombres
seamos irracionales hasta ese punto. Entiende el profesor
Boudon, y en buena medida lo demuestra, que existen otras
formas mas sencillas de dar cuenta de los hechos, o sea, de
explicar por qué suelen parecemos tan irracionales precisa-
mente las creencias ajenas y no las nuestras. Por lo pronto
—menos mal— a Boudon no le convencen las habituales y
socorridas apelaciones al inconsciente sin mas. Tampoco
entiende este notable socidlogo francés, que los intereses
econdmicos u otras conveniencias materiales transtornen el
juicio hasta el extremo de hacernos ver lo blanco negro, y lo
negro blanco. No cree, como proponia Sartre, que la falsa
conciencia crea creer lo que no cree, pero no crea lo que cree
creer. El socidlogo no esta por esas. Sin negar la posibilidad de
que en los procesos ideoldgicos haya que contar con
mecanismos de defensa, pulsiones, deseos, motivaciones,
intereses y demas sentimientos que ayuden a disimular la viga
en la propia creencia y a no tolerar la paja en la ajena,
Boudon sostiene, no obstante, una teoria claramente intelec-
tual, donde los factores cognoscitivos llevan la voz cantante.
La teoria de este profesor francés presenta algunas
interesantes similitudes, aunque él parezca ignorarlas, con el
perspectivismo y la teoria de la razén histérica, de Ortega.
Segun el autor de L'ldeologie, la racionalidad de estos
sistemas de creencias es siempre relativa a una situacién
determinada: de modo y manera que cuando uno se sale de la
situacion a que hacen referencia, las ideologias pierden su
sentido. Por ello, vistas desde fuera suelen resultar absurdas o
manifiestamente falsas. La clave del arco estriba, claro es, en
10 que el autor entiende por situaciéon. Es un concepto
complejo, en el que Boudon reune diversos elementos: de un
lado, lo que llama efectos de posicion; de otro, los de
disposicién. Los efectos de disposicion no hacen sino trasladar
al dominio de las ideas fendmenos que resultan evidentes en
el terreno de la percepcion: por ejemplo, los efectos de
perspectiva. Evidentemente, El Escorial no es el mismo
—retomo el ejemplo de Ortega— visto desde la silla de Felipe
11 que desde el jardin de los frailes o desde la herreria, porque
el punto de vista es uno de los componentes de la realidad
accesible a los humanos. Y ello, tanto en el conocimiento
intelectual como en la percepcion.

Por las razones que sean, Boudon acude a Husserl, en vez
de a Ortega, a la hora de desarrollar su teoria de la situacion.
Echa mano para ello de unas formas a priori —histodricas y
biogréaficas, no trascendentales—, que en definitiva son las
que guian la percepcién y la intencionalidad de los "actores
sociales"”, o sea, de la gente, situandola de una determinada
manera, que puede o0 no ser conmensurable con la situacion
de los demés. Semejantes formas serian a priori no en un




sentido trascendental, sino el de unos marcos de referencia
recibidos, unos esquemas que la sociedad pone a disposicién
de quienes estdn en una posicion determinada. Ambos
elementos, la disposicion y la posicién, compondrian, en
esencia, la situacion relativa respecto de la cual toda ideologia
es razonable.

Ello significa, para concluir, que la racionalidad relativa
gue Boudon atribuye a las ideologias es muy distinta de la
universal y abstracta que proclamaba el racionalismo: pero
tan propia del hombre como ella. A fin de cuentas, los seres
humanos vivimos inevitablemente en situacion, esto es, en
alguna posicion y disponiendo siempre de algin marco
historico de referencia que dé sentido a lo que nos entra por
los sentidos. Con la agravante, no hay que olvidarlo, de que la
produccién de esas formas esta hoy a disposicion de los que
poseen el control de los medios de comunicacion. De todo lo
cual, en definitiva, se concluye, y aqui he de dejar el asunto
para otra ocasion, que las ideologias no s6lo desempefian una
funcién permanente en la vida humana, esto es, no son meros
estadios transitorios de un desarrollo que los dejaria atras
con el paso del tiempo, sino que por el contrario su poder se
incrementa a medida que, en la sociedad de masas, la
informacion vence a la formacion. Por ahi es por donde el
"establishmeni”cuela sus mejores goles manipulati-vos a las
élites que se revuelven contra la ideologia.

Pero este es un tema que nuestro autor no tenia por qué
tocar, y que queda pendiente para otro comentario. De
momento lo dejaremos en que las ideologias han regresado
del exilio y es preciso leer a Boudon.



