
 

JOSÉ ANTONIO 
ESCUDERO 

O habrá pasado desapercibido, a cualquier observador 
de la vida cultural, el revival del interés por la Inquisi-
ción en estos últimos años. Publicaciones, congresos, 

exposiciones, creación de centros de investigación, 
conferencias o debates en los medios de comunicación social, 
han hecho retornar a los ojos del hombre de hoy la 
controvertida faz del Santo Oficio. En tal fenómeno concurre, 
según creemos, una doble causa. Por una parte, de forma 
tangencial, la instauración de patrones de convivencia 
democrática ha propiciado el reexamen de aquellas 
instituciones juzgadas como representativas, al menos en una 
valoración elemental, de un clima pretérito de intolerancia y 
censura que se consideraba felizmente superado. Por otra, de 
forma más directa y propia, el resurgir de los estudios 
históricos hubo de encontrarse forzosamente con la 
Inquisición como tema capital de los tiempos modernos. Y 
ello tanto por su resistente cronología —el Santo Oficio fue 
fundado en 1478, reinando los Reyes Católicos, y desapareció 
en 1834, ya muerto Fernando VII— como por haber 
empapado las estructuras religiosas y políticas, y hasta la vida 
cotidiana, en esos tres siglos y medio que precisamente dan 
cabida al período de supremacía española en el ámbito mun-
dial de la política y la cultura. 

Punto de partida del fenómeno apuntado fue la celebra-
ción en 1976, en la Universidad Internacional Menéndez 
Pelayo, de un curso sobre Problemas históricos de la Inquisi-
ción española. Desde aquella reunión científica han transcu-
rrido dos lustros, en los que se han sucedido otras varias, de 
las que cabe destacar las de Cuenca (1978), Nueva York 
(1984), y Madrid-Segovia-Palma de Mallorca (1986). El 
«symposium» de Cuenca fue organizado por el Centro de 
Estudios Inquisitoriales, una de las dos instituciones que hoy 
día se ocupan en nuestro país del estudio del Santo Oficio, y 

 

 



que además ha publicado ya el primer volumen de una nueva 
Historia de la Inquisición española. A su vez, el «symposium» 
de Madrid-Segovia-Palma de Mallorca fue organizado por el 
Instituto de Historia de la Inquisición, de la Universidad Com-
plutense de Madrid, institución vertida tanto a la investiga-
ción como a la docencia, a través de cursos y seminarios de 
distinto tipo. Al escribir estas líneas se anuncia una próxima 
Mesa Redonda promovida por el Instituto Storico Italiano, a 
celebrar en Roma sobre la investigación inquisitorial, y otros 
dos congresos en Lisboa y Sao Paulo. Todo ello da idea de la 
actualidad de estas cuestiones, en España y fue^rá de ella, y de 
hasta qué punto es hondo el interés de los estudiosos y la 
misma curiosidad de los profanos por ellas. 

La Inquisición, como institución destinada a velar por la 
ortodoxia, no fue privativa de España ni apareció como algo 
novedoso en el reinado de los Reyes Católicos. Había existido 
una Inquisición medieval o romana, auspiciada por la Santa 
Sede, que surge en el siglo XIII cuando la actividad de los 
obispos, forzosamente limitada a su diócesis, resultó insufi-
ciente para proceder contra movimientos heréticos tan pujan-
tes y extendidos como los de los cataros y valdenses. Esa 
Inquisición medieval, confiada a frailes dominicos o predica-
dores, se llama ya así porque su figura principal, el inquisidor, 
es un personaje que además de ser juez, investiga o inquiere las 
manifestaciones de la herejía. De tal forma, frente al procedi-
miento normal en los tribunales eclesiásticos ordinarios de la 
denuncia o acusación (denunciatio, accusation), surge este otro 
de la Inquisición, consistente en un proceso de investigación 
preliminar (inquisitio generalis) que es seguido por el propio 
juicio de la persona inculpada (inquisitio speciales). 

Esta Inquisición romana, presente en diversos países de 
Europa, fue implantada en la Corona de Aragón, pero a 
mediados del siglo XV dejó prácticamente de actuar. En Cas-
tilla fue por completo desconocida, y ello pese a las crecientes 
tensiones surgidas con los falsos conversos, es decir, con quie-
nes siendo nominalmente cristianos, seguían practicando de 
forma más o menos oculta sus propios ritos judíos. La quie-
bra del espíritu de tolerancia forjado en la convivencia de 
cristianos, moros y judíos, condujo a la animadversión popu-
lar hacia estos últimos, y a una serie de graves; tensiones e 
incidentes, bajo cuyo signo los Reyes Católicos ordenaron a 
sus embajadores en la Santa Sede que solicitaran del Papa 
Sixto IV una bula para establecer la Inquisición. Las negocia-
ciones fueron llevadas en secreto y quizá se prolongaron en 
razón de la peculiar exigencia de los monarcas, pues no se 
trataba ahora de introducir esa conocida y ordinaria Inquisi-
ción romana, sino una Inquisición subordinada en cierta 
forma al poder secular. La bula de 1 de noviembre de 1478 
significó así un éxito de las pretensiones regias, por cuanto los 
monarcas quedaban autorizados para designar, y sustituir en 
su caso, a tres inquisidores expertos en teología o derecho  

Inquisición y 
estudios 
inquisitoriales 

INQUISICIÓN 
ROMANA Y 
ESPAÑOLA 



ORGANIZACIÓN 

canónico. Esta disposición fue la partida de nacimiento de la 
Inquisición Española, cuya peculiar naturaleza —por estas 
facultades del poder secular— la convertiría en una institu-
ción conflictiva respecto a la jurisdicción de otros órganos 
estatales, así cómo respecto a la propia jurisdicción de los 
obispos, muchos de los cuales eran de sangre judía y, por 
consiguiente, sospechosos incluso del exacerbado celo inquisi-
torial. 

La Inquisición comenzó a actuar en Andalucía y lo hizo 
con extremado rigor. Fracasada una primera conspiración 
contra los inquisidores en Sevilla, los conversos huyeron a 
otros lugares, provocando la expansión territorial del Santo 
Oficio. Al primitivo tribunal de Sevilla siguieron los de Cór-
doba, Jaén y Ciudad Real (trasladados luego a Toledo). En 
1482 fueron nombrados otros siete inquisidores, entre ellos el 
célebre Torquemada, y a fines del siglo XV la institución 
estaba presente en buena parte de Castilla. Más dificultosa, en 
cambio, fue su implantación en Aragón, donde Fernando el 
Católico no pretendió restaurar la Inquisición romana allí 
conocida, sino trasladar el modelo castellano que aseguraba el 
control del Estado. El monarca se encontró con la resistencia 
del propio Sumo Pontífice, más que receloso sin duda del 
cariz que iban tomando las cosas, pero Sixto IV hubo de 
ceder, y el mismo Torquemada terminaría siendo también 
inquisidor de Aragón. Los conflictos con el reino fueron de 
extremada gravedad, debiendo enfrentarse el rey tanto a las 
Cortes como a la pertinaz resistencia de algunas ciudades 
como Teruel. El clima antiinquisitorial cambiaría, sin embar-
go, de signo por obra de cierto acontecimiento desdichado. 
Organizado un complot contra los primeros inquisidores, uno 
de ellos, Pedro de Arbués, fue apuñalado por conversos mien-
tras rezaba durante la noche ante el altar mayor de La Seo. El 
mismo pueblo que había repudiado a los inquisidores reac-
cionó paradójicamente en favor de la víctima, que ahora era 
proclamado santo, mientras los autores del crimen eran tortu-
rados y decapitados, prolongándose la investigación a otros 
ilustres conversos de la vida aragonesa, algunos de los cuales 
fueron muertos mientras otros se suicidaron. Desapareció así 
toda resistencia, constituyéndose tribunales permanentes en 
Zaragoza, Barcelona y Valencia. La Inquisición, en suma, 
quedó asentada en las dos Coronas de la monarquía. 

El conjunto de los tribunales estaba sujeto a un organismo 
central, el Consejo de la Suprema y General Inquisición, pre-
sidido por el Inquisidor General. El peso específico de la 
Suprema, nombre con que fue conocido el Consejo, dependió 
de la personalidad del Inquisidor General, creciendo en 
importancia con Inquisidores Generales débiles o anodinos y 
quedando relegado a un segundo plano cuando ellos fueron 
autócratas y fuertes. Los tribunales provinciales y locales 
dependieron muy estrechamente de los criterios de la 
Suprema o del Inquisidor General, ajustando su actuación a  



lo que se había dispuesto en una serie de Ordenanzas de 1484, 
1488 y 1498 (Instrucciones antiguas), o a lo que más tarde 
dispuso Valdés (Instrucciones nuevas). Cierto es que, en prin-
cipio, la máxima autoridad sobre la Inquisición era el Papa, 
pero tanto la Suprema como el monarca procuraron evitar su 
intervención tratando de que cualquier asunto fuera resuelto 
en el ámbito nacional y doméstico. 

Los tribunales inferiores fueron ambulantes en una pri-
mera etapa y se asentaron luego en sedes fijas. Estaban com-
puestos por inquisidores, fiscal, calificadores, receptor, nota-
rios, médico, capellán, carceleros, alguaciles, etc. Especial 
importancia tuvieron los llamados familiares, o personal laico 
al servicio del tribunal para la prestación de servicios diversos. 
Estos familiares podían llevar armas, eran distinguidos con 
numerosos privilegios y llegaron a reunirse en una gran her-
mandad llamada Congregación de San Pedro Mártir. Los 
cargos de familiar, para lo que se extremaba la vigilancia en la 
limpieza de sangre, fueron a menudo objeto de venta y a veces 
se convirtieron en hereditarios. En conjunto, los familiares 
formaron una especie de langa manu de la institución, y la 
leyenda les rodeó de cierto halo tenebroso como paradigma 
de la delación y el secreto. 

En lo económico, la Inquisición no fue una institución 
demasiado próspera, recaudando sus ingresos de los salarios, 
inversiones y de las multas y confiscaciones a los penitencia-
dos. En términos generales disfrutó de autonomía financiera, 
adecuando sus gastos a los ingresos provenientes de la activi-
dad de los distintos tribunales. Se ha discutido por ello hasta 
qué punto esa actividad resultó condicionada por la situación 
económica de las víctimas o, más precisamente, si el Santo 
Oficio se dirigió más contra los ricos que contra los pobres, a 
la vista de los mayores beneficios que aquéllos podían repor-
tar. El acreditado historiador norteamericano Henry Charles 
Lea llegó incluso a escribir que las persecuciones fueron 
«mucho más una cuestión de finanzas que de fe», cosa que 
desde luego no pudo darse por probada. En cualquier caso, la 
situación económica fue más boyante en los tiempos de plena 
actividad que en los postreros de la Inquisición dieciochesca, 
cada vez más carente de procesos, cuando algunos tribunales 
apenas lograron sobrevivir. 

La Inquisición carecía de potestad sobre los no bautiza-
dos, y por tanto sobre los judíos. Como hemos dicho, su 
objetivo era vigilar la fe y prácticas religiosas \ de los falsos 
conversos, llamados también judaizantes o marranos. Ahora 
bien, las conversiones forzadas de moriscos suministraron 
una nueva clientela al Santo Oficio, que en último término 
proyectó su jurisdicción sobre cualquier tipo dé sospechosos 
de herejía, y entre ellos, muy señaladamente, sobre los sospe-
chosos de luteranismo. Centrada así su actividad en ese triple 
campo de conversos judíos y moriscos, y presuntos del tribu-
nal eran los cristianos viejos. Ello introdujo en ¡la vida espa- 

Inquisición y 
estudios 
inquisitoriales 

COMPETENCIAS 



ñola un hondo factor de discriminación racial, a través de la 
llamada limpieza de sangre. El acceso a colegios universitarios 
o el ingreso en Ordenes religiosas quedaba vedado a quienes 
no consiguieran probar su condición de cristianos viejos 
carentes de sospecha. Los candidatos a cualquier puesto de la 
estructura inquisitorial, eclesiástica e, incluso, estatal, debían 
presentar pruebas de limpieza de sangre, mediante unos certi-
ficados que al ser expedidos por la propia Inquisición fueron 
fuente de pingües ingresos. De esta forma, cualquier relación 
familiar con judíos o musulmanes, o el hecho de contar con 
un antecesor que hubiera sido penitenciario, excluía a 
menudo al candidato de optar a un puesto público o eclesiás-
tico. 

Ahora bien, si la Inquisición se hubiera limitado a vigilar o 
castigar las formulaciones doctrinales desacordes con la ense-
ñanza de la Iglesia, o bien las prácticas jurídicas de falsos 
conversos, todavía su campo de acción hubiera quedado 
razonablemente acotado y preciso. Fue, sin embargo, mucho 
más allá. En principio aparece como sujeto pasivo de herejía 
quien expresa algo disconforme con el dogma. Pero además 
cabe entender —y la Inquisición lo entendió así— que la 
comisión de ciertos pecados puede entrañar una formación 
doctrinal irregular, o bien un desprecio formal de la ley divina 
o eclesiástica. Por poner un ejemplo, la Inquisición no tenía 
en principio nada que decir respecto a la fornicación cometida 
por un hombre y una mujer. Cabía, sin embargo, suponer —y 
a partir de ello, debía precederse a la oportuna averiguación— 
que fornicaran por creer que no había pecado en la unión 
carnal, lo que evidentemente contradecía un mandamiento 
cristiano. O en otro supuesto: la Inquisición no tenía misión 
específica para ocuparse de un pecado como la blasfemia, 
pero persiguió a los blasfemos por si la imprecación torpe 
respondía a algo que el sujeto creyera. Puede imaginarse, a 
tenor de semejante planteamiento, que el Santo Oficio inva-
diera los más heterogéneos campos de la conducta cotidiana y 
ampliara desmesuradamente sus competencias. 

La Inquisición se ocupó así de la bigamia y de los diversos 
aspectos de la moral sexual, incluyendo la persecución de la 
sodomía (al menos, los tribunales aragoneses) y de los llama-
dos solicitantes, es decir, de aquellos sacerdotes que aprove-
chaban la confesión para requerir a la penitente o a otra mujer 
a través de ella. En este campo de la solicitación en confesión, 
cuya frecuencia en los procesos inquisitoriales resulta extraña 
para el hombre de hoy, se aprecia una vez más la permanente 
preocupación por lo herético, característica del Santo Oficio. 
Si la manifestación del sacerdote había tenido lugar antes o 
después del acto de la penitencia, la Inquisición quedaba al 
margen del asunto. Si, en cambio, se había producido durante 
la confesión, la Inquisición entraba en averiguaciones por 
suponer una irregular concepción del sacramento en quien lo 
había utilizado como instrumento de esa torpe conducta. 

Una vertiente muy importante de la actividad inquisitorial 

 



fue la represión de cualquier expresión espúrea de espirituali-
dad. No era fácil, ciertamente, distinguir las manifestaciones 
de misticismo ortodoxo de aquellas otras heréticas, y buena 
prueba de ello es que algunos grandes místicos, venerados 
luego por la Iglesia, resultaron sospechosos al Santo Oficio e 
incluso fueron víctimas de procesos. En ese misticismo hete-
rodoxo los inquisidores distinguieron tres tipos principales: 
los alumbrados o iluminados, que pretendían atenerse en 
exclusiva a los impulsos íntimos del espíritu, despreciando la 
autoridad eclesiástica y sus normas; los dejados o quietistas, 
cuya regla de conducta era el abandono que justificaba cual-
quier actitud, y finalmente los impostores, quienes simulaban 
determinados dones espirituales, ocasionando así la perpleji-
dad y engaño de los fieles. 

En los problemas de la brujería, fenómeno omnipresente 
en muy diversos países de la Europa medieval y moderna, la 
Inquisición actuó con saludable escepticismo. La psicosis 
general sobre la brujería, estimulada por el parecer de los 
propios reformadores protestantes, encontró refrendo doctri-
nal en cierta obrita de unos dominicos alemanes, Kramer y 
Sprenger, el Malleus Maleficarum, donde se sistematizaban 
diversos casos de intervención de brujas y los oportunos 
remedios. Aquí, a salvo de ciertos casos especiales (como el de 
Froilán Díaz, en el reinado de Carlos II, o el del Dr. Torralba, 
médico citado en el Quijote), la actividad inquisitoria se cen-
tró en las regiones del norte, y especialmente en Navarra, 
donde el inquisidor Salazar y Frías emitió en 1612 un célebre 
informe donde se aseguraba «que no hubo brujas ni embruja-
das hasta que se habló y se escribió de ello», texto que ha sido 
considerado como un monumento a la razón, por encima de 
la superstición general reinante entonces. 

La vigilancia de la recta doctrina llevó al Santo Oficio a 
controlar las obras literarias y, en general, las publicaciones 
impresas. En esta tarea, como en las demás, la preocupación 
dominante fue censurar cualquier texto en el que se advirtie-
ran equívocos o desviaciones doctrinales, prestando menos 
atención a pasajes que llamaran la atención por escabrosos y 
fuertes. Esto explica que circularan sin excesivas dificultades 
muchas obras de tono más desenfadado, mientras el Quijote 
era objeto de censura por una frase aparentemente inocua 
(«las obras de caridad que se hacen flojamente, no tienen 
mérito, ni valen de nada»), pero que para los inquisidores era 
peligrosa por sus posibles connotaciones heréticas. El control 
de los libros se llevó a cabo en los puertos de mar y en las 
aduanas lindantes con Francia, y hasta en las propias librerías 
mediante agentes comisionados al efecto. Los libros prohibi-
dos eran reseñados en índices, desde el primero de verdadera 
importancia, el índice de 1559, hasta el índice último de 1790, 
pasando por los célebres índices de Quiroga en el siglo XVI. 
Ahora bien, a diferencia del Index Librorum Prohibitorum 
papal, que censuraba sin más cualquier obra de lectura prohi-
bida, los índices inquisitoriales eran expurgatorios respecto a 

Inquisición y 
estudios 
inquisitoriales 



PROCEDIMIENTO 

determinadas obras, cuya lectura sería permitida siempre y 
cuando se suprimiera o expurgase el pasaje considerado ofen-
sivo. Hay que decir, por último, que la Inquisición fue más 
beligerante con obras escritas en romance que en latín u otro 
idioma, en base a la presunta peligrosidad de su mayor difu-
sión. 

En los primeros tiempos, la actuación inquisitorial solía 
comenzar con la promulgación del llamado Edicto de gracia, 
que señalaba un plazo para la autodenuncia de quienes se 
considerasen incursos en herejía, los cuales recibirían así un 
trato benigno. Más tarde se impuso, en cambio, la práctica del 
Edicto de fe, que, excluyendo cualquier período de gracia, 
amenazaba con la excomunión a quien no delatara cualquier 
herejía de la que tuviera conocimiento. En determinados 
casos, cuando era difícil distinguir prima facie si algo era 
ortodoxo y heterodoxo, el objeto de la denuncia era sometido 
al juicio previo de los llamados calificadores. 

La detención del presunto hereje podía tener lugar de 
modo fulminante, incluso durante la noche, mientras se le 
intervenían sus bienes que, en caso de condena, serían confis-
cados. El acusado pasaba a la prisión secreta, distinta de la 
casa de penitencia que habría de ocupar si era castigado a 
encarcelamiento, sin que se le comunicara el objeto de la acu-
sación ni quiénes eran los denunciantes. Tan insólito sistema, 
previsto para evitar posibles represalias y venganzas, nos sitúa 
ante una de las lacras más injustificables de la controvertida 
institución. Los falsos denunciantes eran desde luego castiga-
dos, pero el anonimato en la delación fue una fuente de posi-
bles abusos, y la falta de información al acusado colocaba a 
éste en la tesitura de reconstruir la denuncia, forzándole fre-
cuentemente a inculparse de cosas de las que no se le acusaba. 

Tras los interrogatorios preliminares, el fiscal aportaba las 
pruebas y tenía lugar el interrogatorio de los testigos. El acu-
sado podía disponer de un defensor, si bien no cabe hablar de 
un riguroso procedimiento de defensa, entre otras cosas por-
que cualquier consulta del reo con su defensor debía realizarse 
delante del inquisidor. Como medio para obtener la confesión 
fue usual la práctica del tormento, según era por demás 
común en la práctica penal reinante en Europa. Al tormento 
se acudía cuando el acusado entraba en contradicciones, 
negaba su intención herética reconociendo los hechos, o bien 
reconocía sólo parcialmente las culpas. En todo caso, las 
declaraciones efectuadas bajo tormento debían ser ratificadas 
fuera de él. La práctica del tormento quedaba bajo la supervi-
sión de un médico, mientras el escribano tomaba nota deta-
llada de cuanto sucedía, de las preguntas y respuestas, y hasta 
de las exclamaciones de dolor del reo. 

El proceso concluía con la sentencia, raramente absoluto-
ria, que en caso de faltas leves era formulada privadamente en 
la sede inquisitorial. En los casos más graves, el pronuncia-
miento de la sentencia tenía lugar en la gran ceremonia  



pública del auto de fe, que llegó a convertirse en un espectá-
culo popular, previamente anunciado y preparado, a modo de 
antítesis pública de un proceder inquisitorial hasta entonces 
rigurosamente secreto. A quienes iban a ser castigados a 
morir en la hoguera se les comunicaba la noche anterior, a fin 
de darles una última oportunidad de arrepentimiento. Tal 
castigo estaba reservado a los herejes no arrepentidos y a los 
relapsos, esto es, a los reincidentes en materia: grave. Unos y 
otros, si a última hora se arrepentían, eran ejecutados y luego 
su cuerpo entregado a las llamas. Los que habían logrado huir 
eran quemados en efigie. 

No hay que identificar, en todo caso, el auto de fe con la 
muerte en la hoguera, ya que aquél consistía sustancialmente 
en la celebración de la misa y en la reconciliación de los 
herejes, celebrándose de hecho multitud de autos de fe sin que 
hubiera ejecución ninguna. Cuando ésta tenía lugar, corres-
pondía realizarla a las autoridades seculares, a quienes los 
inquisitoriales habían relajado o entregado el reo. Otros casti-
gos fueron condena a galeras, los azotes, el destierro, la cárcel, 
la confiscación de bienes y el uso de sambenito o traje peni-
tencial. En ocasiones la Inquisición imponía penas meramente 
espirituales, ayunos, etc. 

A la Inquisición pujante y activa de los siglos XVI y XVII 
siguió, en el XVIII, otra libresca y decadente, güardiana de las 
estructuras políticas tradicionales del Antiguo Régimen y, por 
tanto, antagonista de las minorías ilustradas y de las corrien-
tes de pensamiento renovador que provenían: de Europa y, 
sobre todo, de Francia. Al estallar la Revolución Francesa, el 
Santo Oficio aparece como el gran instrumento censor tie las 
ideas liberales, concentrando su actividad en prohibir y perse-
guir los folletos y libros donde estas ideas eran expuestas. Una 
institución dedicada a fines del XVIII a impedir la propa-
ganda de los revolucionarios franceses, y que a mediados de la 
misma centuria había puesto en el índice no pocas obras de 
Rousseau, Voltaire, Diderot, etc., carecía obviamente de 
futuro tras el triunfo de España, al iniciarse el XIX, de la 
revolución liberal simbolizada por las Cortes de Cádiz. 

La polémica gaditana sobre la Inquisición, tema central en 
el transcurso de las Cortes, no puso en cuestión la religión 
católica ni la conveniente unidad de la fe. Los detractores de 
la Inquisición proponían suprimirla por tres razones principa-
les: a) no era una institución esencial en la vida de la Iglesia, 
sino algo accesorio surgido en fechas tardías; b) el juicio sobre 
las materias de fe y moral correspondía a los obispos; c) la 
Inquisición, tal como existía de hecho, era contraria a la 
Constitución misma. Quienes la defendían, hicieron hincapié 
en que su establecimiento no había sido fruto de la potestad 
regia, sino de la pontificia, por lo que resultaba improcedente 
suprimirla de forma unilateral. Tras ásperas discusiones, 90 
votos contra 60 decidieron que el Santo Oficio era inconcilia-
ble con la carta constitucional, procediendo en consecuencia 

LA ABOLICIÓN DI 
SANTO OFICIO 



la extinción, que llevó a cabo un decreto de 22 de febrero de 
1813. 

Con el retorno absolutista, la Inquisición fue restaurada 
en 1814, siendo de nuevo suprimida por las libertades al 
hacerse con el poder en 1820. Cuando tres años más tarde, 
presentes otra vez los absolutistas, fue declarada nula la labor 
legislativa del Trienio, debía en buena lógica entenderse que el 
Santo Oficio quedaba rehabilitado. Aunque teóricamente 
fuera así, los tribunales se mantuvieron aletargados y la viru-
lencia anterior dio paso al conformismo, la indiferencia y el 
silencio. En tal situación, al iniciarse la regencia de María 
Cristina, un decreto de 15 de julio de 1834 puso punto final a 
la historia y abolió definitivamente el Santo Oficio. 

¿Hubo alguna grave convulsión al ser extinguida aquella 
Inquisición omnipresente durante tres siglos y medio? Parece 
que no. Su estudioso Henry Kamen comentará que «el antes 
poderoso y temido tribunal se desvaneció sin un murmullo, 
tragado por los feroces conflictos del siglo XIX, sin que le 
prestara ayuda la clase que había presidido su institución, y 
abandonado por el clero y el pueblo, para los cuales su exis-
tencia había sido una vez sinónimo de la existencia de la 
propia Cristiandad». 

-REFLEXIÓN FINAL- 

Si la Inquisición desapareció sin estrépito, su imagen no 
tardaría en reaparecer, con radical signo polémico, en las 
obras históricas o de pensamiento. Punto de partida fue un 
célebre libro de Juan Antonio Llórente, la Historia crítica 
(París, 1817), que constituye la primera exposición moderna y 
científica del Santo Oficio. La obsesión anti-inquisitorial del 
autor, confesada sin ambages por quien precisamente había 
desempeñado importantes funciones en el Tribunal, y su fan-
tasiosa estimación de las víctimas, han restado crédito a una 
obra construida en todo caso con inestimable información y 
apoyo documental. Desde entonces a los últimos años, las 
posiciones fundamentales se han reducido al mimetismo llo-
rentistá—reiterador de datos, interpretaciones audaces y ana-
temas, en confusa mezcolanza— y a la exaltación apologética 
que tuvo como adalid al Menéndez Pelayo joven, autor de los 
Heterodoxos. Para Menéndez Pelayo, Llórente fue un «hom-
bre sin conciencia moral», y la Inquisición una institución 
digna del mayor encomio: «Comprendo y aplaudo, y hasta 
bendigo, la Inquisición como fórmula del pensamiento de 
unidad que rige y gobierna la vida nacional a través de los 
siglos, como hija del espíritu genuino del pueblo español.» 

Esas dos posiciones básicas, detractora y laudatoria, ser-
vidas a veces por investigadores que aportaron un riguroso 
estudio de las fuentes (algunos historiadores judíos, en el pri-
mer caso; De la Pinta, Llorca, etc., en el segundo), fueron 

 



superadas a principios de siglo por el norteamericano Lea, 
cuya Historia de la Inquisición española, en cuatro volúmenes, 
pese a haber sido alineada en el sector crítico, puede ser con-
siderada hoy por hoy, sin perjuicio de ciertos reparos, como el 
más riguroso y documentado estudio al respecto. A otro autor 
extranjero de nuestros días, Henry Kamen, corresponde el 
mérito de haber realizado una versión breve, objetiva y actua-
lizada de la historia del Santo Oficio. 

Como decíamos al principio, una verdadera pléyade de 
especialistas se afana hoy por rescatar la imagen justa de la 
Inquisición, mientras centros e institutos de investigación 
impulsan y coordinan esas tareas. A las alturas del estado 
actual de la investigación, se es bien consciente de la impro-
piedad de cualquier juicio dogmático y globalizador. No fue 
lo mismo la Inquisición del XVI que la del XVIII, ni todos los 
tribunales de España y América desarrollaron una actividad 
homogénea y acorde, pese al severo aparato centralizador. Se 
han impuesto así los estudios parciales, por tribunales, mate-
rias o etapas históricas, que sin duda ofrecerán en el futuro 
una base más fiable para reconstruir las grandes líneas de 
interpretación. Entre tanto, la Inquisición permanece en el 
panorama de los estudios históricos como un campo de reno-
vado interés para los escolares de hoy. 

Inquisición y 
estudios 
inquisitoriales 


