Inquisicion
y estudios
inquis;‘imﬁaies

JOSE ANTONIO
ESCUDERO

O habra pasado desapercibido, a cualquier observador

de la vida cultural, el revival del interés por la Inquisi-

cion en estos Gltimos afos. Publicaciones, congresos,
exposiciones, creacion de centros de investigacion,
conferencias o debates en los medios de comunicacién social,
han hecho retornar a los ojos del hombre de hoy la
controvertida faz del Santo Oficio. En tal fenbmeno concurre,
segln creemos, una doble causa. Por una parte, de forma
tangencial, la instauracion de patrones de convivencia
democratica ha propiciado el reexamen de aquellas
instituciones juzgadas como representativas, al menos en una
valoracion elemental, de un clima pretérito de intolerancia y
censura que se consideraba felizmente superado. Por otra, de
forma mas directa y propia, el resurgir de los estudios
histéricos hubo de encontrarse forzosamente con la
Inquisicién como tema capital de los tiempos modernos. Y
ello tanto por su resistente cronologia —el Santo Oficio fue
fundado en 1478, reinando los Reyes Catolicos, y desaparecid
en 1834, ya muerto Fernando VII— como por haber
empapado las estructuras religiosas y politicas, y hasta la vida
cotidiana, en esos tres siglos y medio que precisamente dan
cabida al periodo de supremacia espafiola en el ambito mun-
dial de la politica y la cultura.

Punto de partida del fenémeno apuntado fue la celebra-
cion en 1976, en la Universidad Internacional Menéndez
Pelayo, de un curso sobre Problemas histéricos de la Inquisi-
cion espafiola. Desde aquella reunion cientifica han transcu-
rrido dos lustros, en los que se han sucedido otras varias, de
las que cabe destacar las de Cuenca (1978), Nueva York
(1984), y Madrid-Segovia-Palma de Mallorca (1986). El
«symposium» de Cuenca fue organizado por el Centro de
Estudios Inquisitoriales, una de las dos instituciones que hoy
dia se ocupan en nuestro pais del estudio del Santo Oficio, y



gue ademas ha publicado ya el primer volumen de una nueva
Historia de la Inquisicion espafiola. A su vez, el «symposiums
de Madrid-Segovia-Palma de Mallorca fue organizado por el
Instituto de Historia de la Inquisicion, de la Universidad Com-
plutense de Madrid, institucién vertida tanto a la investiga-
cion como a la docencia, a través de cursos y seminarios de
distinto tipo. Al escribir estas lineas se anuncia una proxima
Mesa Redonda promovida por el Instituto Storico Italiano, a
celebrar en Roma sobre la investigacion inquisitorial, y otros
dos congresos en Lisboa y Sao Paulo. Todo ello da idea de la
actualidad de estas cuestiones, en Espafia y fue”ra de ella, y de
hasta qué punto es hondo el interés de los estudiosos y la
misma curiosidad de los profanos por ellas.

La Inquisicion, como institucion destinada a velar por la
ortodoxia, no fue privativa de Espafia ni aparecié como algo
novedoso en el reinado de los Reyes Catdlicos. Habia existido
una Inquisicion medieval o romana, auspiciada por la Santa
Sede, que surge en el siglo XIlI cuando la actividad de los
obispos, forzosamente limitada a su didcesis, result6 insufi-
ciente para proceder contra movimientos heréticos tan pujan-
tes y extendidos como los de los cataros y valdenses. Esa
Inquisicién medieval, confiada a frailes dominicos o predica-
dores, se llama ya asi porque su figura principal, el inquisidor,
es un personaje que ademas de ser juez, investiga o inquiere las
manifestaciones de la herejia. De tal forma, frente al procedi-
miento normal en los tribunales eclesiasticos ordinarios de la
denuncia o acusacion (denunciatio, accusation), surge este otro
de la Inquisicidn, consistente en un proceso de investigacién
preliminar (inquisitio generalis) que es seguido por el propio
Juicio de la persona inculpada (inquisitio speciales).

Esta Inquisicion romana, presente en diversos paises de
Europa, fue implantada en la Corona de Arago6n, pero a
mediados del siglo XV dejo practicamente de actuar. En Cas-
tilla fue por completo desconocida, y ello pese a las crecientes
tensiones surgidas con los falsos conversos, es decir, con quie-
nes siendo nominalmente cristianos, seguian practicando de
forma mas o menos oculta sus propios ritos judios. La quie-
bra del espiritu de tolerancia forjado en la convivencia de
cristianos, moros y judios, condujo a la animadversion popu-
lar hacia estos Gltimos, y a una serie de graves; tensiones e
incidentes, bajo cuyo signo los Reyes Catolicos ordenaron a
sus embajadores en la Santa Sede que solicitaran del Papa
Sixto 1V una bula para establecer la Inquisicién. Las negocia-
ciones fueron llevadas en secreto y quiza se prolongaron en
razon de la peculiar exigencia de los monarcas, pues no se
trataba ahora de introducir esa conocida y ordinaria Inquisi-
cién romana, sino una Inquisicion subordinada en cierta
forma al poder secular. La bula de 1 de noviembre de 1478
significd asi un éxito de las pretensiones regias, por cuanto los
monarcas quedaban autorizados para designar, y sustituir en
su caso, a tres inquisidores expertos en teologia o derecho

Inquisicion y
estudios
inquisitoriales

INQUISICION
ROMANA Y
ESPANOLA



ORGANIZACION

canonico. Esta disposicion fue la partida de nacimiento de la
Inquisicion Espafiola, cuya peculiar naturaleza —por estas
facultades del poder secular— la convertiria en una institu-
cion conflictiva respecto a la jurisdiccion de otros érganos
estatales, asi como respecto a la propia jurisdiccion de los
obispos, muchos de los cuales eran de sangre judia y, por
consiguiente, sospechosos incluso del exacerbado celo inquisi-
torial.

La Inquisicién comenzé a actuar en Andalucia y lo hizo
con extremado rigor. Fracasada una primera conspiracion
contra los inquisidores en Sevilla, los conversos huyeron a
otros lugares, provocando la expansidn territorial del Santo
Oficio. Al primitivo tribunal de Sevilla siguieron los de Cor-
doba, Jaén y Ciudad Real (trasladados luego a Toledo). En
1482 fueron nombrados otros siete inquisidores, entre ellos el
célebre Torquemada, y a fines del siglo XV la institucion
estaba presente en buena parte de Castilla. Mas dificultosa, en
cambio, fue su implantacion en Aragén, donde Fernando el
Catélico no pretendi6 restaurar la Inquisicion romana alli
conocida, sino trasladar el modelo castellano que aseguraba el
control del Estado. EI monarca se encontrd con la resistencia
del propio Sumo Pontifice, mas que receloso sin duda del
cariz que iban tomando las cosas, pero Sixto IV hubo de
ceder, y el mismo Torquemada terminaria siendo también
inquisidor de Aragon. Los conflictos con el reino fueron de
extremada gravedad, debiendo enfrentarse el rey tanto a las
Cortes como a la pertinaz resistencia de algunas ciudades
como Teruel. El clima antiinquisitorial cambiaria, sin embar-
go, de signo por obra de cierto acontecimiento desdichado.
Organizado un complot contra los primeros inquisidores, uno
de ellos, Pedro de Arbués, fue apufalado por conversos mien-
tras rezaba durante la noche ante el altar mayor de La Seo. El
mismo pueblo que habia repudiado a los inquisidores reac-
ciono paraddjicamente en favor de la victima, que ahora era
proclamado santo, mientras los autores del crimen eran tortu-
rados y decapitados, prolongandose la investigacion a otros
ilustres conversos de la vida aragonesa, algunos de los cuales
fueron muertos mientras otros se suicidaron. Desaparecié asi
toda resistencia, constituyéndose tribunales permanentes en
Zaragoza, Barcelona y Valencia. La Inquisicién, en suma,
quedo asentada en las dos Coronas de la monarquia.

El conjunto de los tribunales estaba sujeto a un organismo
central, el Consejo de la Suprema y General Inquisicion, pre-
sidido por el Inquisidor General. El peso especifico de la
Suprema, nombre con que fue conocido el Consejo, dependid
de la personalidad del Inquisidor General, creciendo en
importancia con Inquisidores Generales débiles o anodinos y
guedando relegado a un segundo plano cuando ellos fueron
autécratas y fuertes. Los tribunales provinciales y locales
dependieron muy estrechamente de los criterios de la
Suprema o del Inquisidor General, ajustando su actuacion a



lo que se habia dispuesto en una serie de Ordenanzas de 1484,
1488 y 1498 (Instrucciones antiguas), o a lo que mas tarde
dispuso Valdés (Instrucciones nuevas). Cierto es que, en prin-
cipio, la maxima autoridad sobre la Inquisicién era el Papa,
pero tanto la Suprema como el monarca procuraron evitar su
intervencidn tratando de que cualquier asunto fuera resuelto
en el &mbito nacional y doméstico.

Los tribunales inferiores fueron ambulantes en una pri-
mera etapa y se asentaron luego en sedes fijas. Estaban com-
puestos por inquisidores, fiscal, calificadores, receptor, nota-
rios, médico, capellan, carceleros, alguaciles, etc. Especial
importancia tuvieron los llamados familiares, o personal laico
al servicio del tribunal para la prestacion de servicios diversos.
Estos familiares podian llevar armas, eran distinguidos con
numerosos privilegios y llegaron a reunirse en una gran her-
mandad Illamada Congregacion de San Pedro Martir. Los
cargos de familiar, para lo que se extremaba la vigilancia en la
limpieza de sangre, fueron a menudo objeto de venta y a veces
se convirtieron en hereditarios. En conjunto, los familiares
formaron una especie de langa manu de la institucién, y la
leyenda les roded de cierto halo tenebroso como paradigma
de la delacion y el secreto.

En lo econémico, la Inquisicion no fue una institucion
demasiado prospera, recaudando sus ingresos de los salarios,
inversiones y de las multas y confiscaciones a los penitencia-
dos. En términos generales disfruté de autonomia financiera,
adecuando sus gastos a los ingresos provenientes de la activi-
dad de los distintos tribunales. Se ha discutido por ello hasta
qué punto esa actividad resulté condicionada por la situacion
econémica de las victimas o, mas precisamente, si el Santo
Oficio se dirigié mas contra los ricos que contra los pobres, a
la vista de los mayores beneficios que aquéllos podian repor-
tar. El acreditado historiador norteamericano Henry Charles
Lea llegd incluso a escribir que las persecuciones fueron
«mucho mas una cuestion de finanzas que de fe», cosa que
desde luego no pudo darse por probada. En cualquier caso, la
situacion econdémica fue mas boyante en los tiempos de plena
actividad que en los postreros de la Inquisicion dieciochesca,
cada vez mas carente de procesos, cuando algunos tribunales
apenas lograron sobrevivir.

La Inquisicién carecia de potestad sobre los no bautiza-
dos, y por tanto sobre los judios. Como hemos dicho, su
objetivo era vigilar la fe y précticas religiosas \ de los falsos
conversos, llamados también judaizantes o marranos. Ahora
bien, las conversiones forzadas de moriscos suministraron
una nueva clientela al Santo Oficio, que en Gltimo término
proyecto su jurisdiccion sobre cualquier tipo dé sospechosos
de herejia, y entre ellos, muy sefialadamente, sobre los sospe-
chosos de luteranismo. Centrada asi su actividad en ese triple
campo de conversos judios y moriscos, y presuntos del tribu-
nal eran los cristianos viejos. Ello introdujo en jla vida espa-

Inquisicion y
estudios
inquisitoriales

COMPETENCIAS



fiola un hondo factor de discriminacion racial, a través de la
Ilamada limpieza de sangre. El acceso a colegios universitarios
o el ingreso en Ordenes religiosas quedaba vedado a quienes
no consiguieran probar su condicion de cristianos viejos
carentes de sospecha. Los candidatos a cualquier puesto de la
estructura inquisitorial, eclesiastica e, incluso, estatal, debian
presentar pruebas de limpieza de sangre, mediante unos certi-
ficados que al ser expedidos por la propia Inquisicion fueron
fuente de pinglies ingresos. De esta forma, cualquier relacion
familiar con judios o musulmanes, o el hecho de contar con
un antecesor que hubiera sido penitenciario, excluia a
menudo al candidato de optar a un puesto plblico o eclesias-
tico.

Ahora bien, si la Inquisicién se hubiera limitado a vigilar o
castigar las formulaciones doctrinales desacordes con la ense-
fianza de la Iglesia, o bien las practicas juridicas de falsos
conversos, todavia su campo de accion hubiera quedado
razonablemente acotado y preciso. Fue, sin embargo, mucho
mas alla. En principio aparece como sujeto pasivo de herejia
quien expresa algo disconforme con el dogma. Pero ademas
cabe entender —y la Inquisicion lo entendié asi— que la
comision de ciertos pecados puede entrafiar una formacion
doctrinal irregular, o bien un desprecio formal de la ley divina
o0 eclesiastica. Por poner un ejemplo, la Inquisicién no tenia
en principio nada que decir respecto a la fornicacion cometida
por un hombre y una mujer. Cabia, sin embargo, suponer —y
a partir de ello, debia precederse a la oportuna averiguacion—
que fornicaran por creer que no habia pecado en la union
carnal, lo que evidentemente contradecia un mandamiento
cristiano. O en otro supuesto: la Inquisicion no tenia mision
especifica para ocuparse de un pecado como la blasfemia,
pero persiguid a los blasfemos por si la imprecacién torpe
respondia a algo que el sujeto creyera. Puede imaginarse, a
tenor de semejante planteamiento, que el Santo Oficio inva-
diera los méas heterogéneos campos de la conducta cotidiana y
ampliara desmesuradamente sus competencias.

La Inquisicion se ocup6 asi de la bigamia y de los diversos
aspectos de la moral sexual, incluyendo la persecucion de la
sodomia (al menos, los tribunales aragoneses) y de los llama-
dos solicitantes, es decir, de aquellos sacerdotes que aprove-
chaban la confesién para requerir a la penitente o a otra mujer
a través de ella. En este campo de la solicitacion en confesion,
cuya frecuencia en los procesos inquisitoriales resulta extrafia
para el hombre de hoy, se aprecia una vez mas la permanente
preocupacion por lo herético, caracteristica del Santo Oficio.
Si la manifestacion del sacerdote habia tenido lugar antes o
después del acto de la penitencia, la Inquisicion quedaba al
margen del asunto. Si, en cambio, se habia producido durante
la confesion, la Inquisicién entraba en averiguaciones por
suponer una irregular concepcion del sacramento en quien lo
habia utilizado como instrumento de esa torpe conducta.

Una vertiente muy importante de la actividad inquisitorial



fue la represion de cualquier expresion espurea de espirituali-
dad. No era facil, ciertamente, distinguir las manifestaciones
de misticismo ortodoxo de aquellas otras heréticas, y buena
prueba de ello es que algunos grandes misticos, venerados
luego por la Iglesia, resultaron sospechosos al Santo Oficio e
incluso fueron victimas de procesos. En ese misticismo hete-
rodoxo los inquisidores distinguieron tres tipos principales:
los alumbrados o iluminados, que pretendian atenerse en
exclusiva a los impulsos intimos del espiritu, despreciando la
autoridad eclesiastica y sus normas; los dejados o quietistas,
cuya regla de conducta era el abandono que justificaba cual-
quier actitud, y finalmente los impostores, quienes simulaban
determinados dones espirituales, ocasionando asi la perpleji-
dad y engafio de los fieles.

En los problemas de la brujeria, fendmeno omnipresente
en muy diversos paises de la Europa medieval y moderna, la
Inquisicion actud con saludable escepticismo. La psicosis
general sobre la brujeria, estimulada por el parecer de los
propios reformadores protestantes, encontrd refrendo doctri-
nal en cierta obrita de unos dominicos alemanes, Kramer y
Sprenger, el Malleus Maleficarum, donde se sistematizaban
diversos casos de intervencion de brujas y los oportunos
remedios. Aqui, a salvo de ciertos casos especiales (como el de
Froilan Diaz, en el reinado de Carlos I, o el del Dr. Torralba,
médico citado en el Quijote), la actividad inquisitoria se cen-
tr6 en las regiones del norte, y especialmente en Navarra,
donde el inquisidor Salazar y Frias emitio en 1612 un célebre
informe donde se aseguraba «que no hubo brujas ni embruja-
das hasta que se habld y se escribié de ello», texto que ha sido
considerado como un monumento a la razén, por encima de
la supersticion general reinante entonces.

La vigilancia de la recta doctrina llevé al Santo Oficio a
controlar las obras literarias y, en general, las publicaciones
impresas. En esta tarea, como en las demas, la preocupacion
dominante fue censurar cualquier texto en el que se advirtie-
ran equivocos o desviaciones doctrinales, prestando menos
atencion a pasajes que llamaran la atencion por escabrosos y
fuertes. Esto explica que circularan sin excesivas dificultades
muchas obras de tono mas desenfadado, mientras el Quijote
era objeto de censura por una frase aparentemente inocua
(«las obras de caridad que se hacen flojamente, no tienen
mérito, ni valen de nada»), pero que para los inquisidores era
peligrosa por sus posibles connotaciones heréticas. El control
de los libros se llevd a cabo en los puertos de mar y en las
aduanas lindantes con Francia, y hasta en las propias librerias
mediante agentes comisionados al efecto. Los libros prohibi-
dos eran resefiados en indices, desde el primero de verdadera
importancia, el indice de 1559, hasta el indice ultimo de 1790,
pasando por los célebres indices de Quiroga en el siglo XVI.
Ahora bien, a diferencia del Index Librorum Prohibitorum
papal, que censuraba sin mas cualquier obra de lectura prohi-
bida, los indices inquisitoriales eran expurgatorios respecto a

Inquisicion y
estudios
inquisitoriales



PROCEDIMIENTO

determinadas obras, cuya lectura seria permitida siempre y
cuando se suprimiera 0 expurgase el pasaje considerado ofen-
sivo. Hay que decir, por ultimo, que la Inquisicion fue mas
beligerante con obras escritas en romance que en latin u otro
idioma, en base a la presunta peligrosidad de su mayor difu-
sion.

En los primeros tiempos, la actuacion inquisitorial solia
comenzar con la promulgacion del llamado Edicto de gracia,
que sefialaba un plazo para la autodenuncia de quienes se
considerasen incursos en herejia, los cuales recibirian asi un
trato benigno. Mas tarde se impuso, en cambio, la practica del
Edicto de fe, que, excluyendo cualquier periodo de gracia,
amenazaba con la excomunion a quien no delatara cualquier
herejia de la que tuviera conocimiento. En determinados
casos, cuando era dificil distinguir prima facie si algo era
ortodoxo y heterodoxo, el objeto de la denuncia era sometido
al juicio previo de los llamados calificadores.

La detencién del presunto hereje podia tener lugar de
modo fulminante, incluso durante la noche, mientras se le
intervenian sus bienes que, en caso de condena, serian confis-
cados. El acusado pasaba a la prision secreta, distinta de la
casa de penitencia que habria de ocupar si era castigado a
encarcelamiento, sin que se le comunicara el objeto de la acu-
sacion ni quiénes eran los denunciantes. Tan insdlito sistema,
previsto para evitar posibles represalias y venganzas, nos sitla
ante una de las lacras mas injustificables de la controvertida
institucion. Los falsos denunciantes eran desde luego castiga-
dos, pero el anonimato en la delacion fue una fuente de posi-
bles abusos, y la falta de informacion al acusado colocaba a
éste en la tesitura de reconstruir la denuncia, forzandole fre-
cuentemente a inculparse de cosas de las que no se le acusaba.

Tras los interrogatorios preliminares, el fiscal aportaba las
pruebas y tenia lugar el interrogatorio de los testigos. El acu-
sado podia disponer de un defensor, si bien no cabe hablar de
un riguroso procedimiento de defensa, entre otras cosas por-
que cualquier consulta del reo con su defensor debia realizarse
delante del inquisidor. Como medio para obtener la confesion
fue usual la practica del tormento, segin era por demas
comun en la practica penal reinante en Europa. Al tormento
se acudia cuando el acusado entraba en contradicciones,
negaba su intencién herética reconociendo los hechos, o bien
reconocia solo parcialmente las culpas. En todo caso, las
declaraciones efectuadas bajo tormento debian ser ratificadas
fuera de él. La practica del tormento quedaba bajo la supervi-
sién de un médico, mientras el escribano tomaba nota deta-
Ilada de cuanto sucedia, de las preguntas y respuestas, y hasta
de las exclamaciones de dolor del reo.

El proceso concluia con la sentencia, raramente absoluto-
ria, que en caso de faltas leves era formulada privadamente en
la sede inquisitorial. En los casos mas graves, el pronuncia-
miento de la sentencia tenia lugar en la gran ceremonia



publica del auto de fe, que llegd a convertirse en un especta-
culo popular, previamente anunciado y preparado, a modo de
antitesis publica de un proceder inquisitorial hasta entonces
rigurosamente secreto. A quienes iban a ser castigados a
morir en la hoguera se les comunicaba la noche anterior, a fin
de darles una ultima oportunidad de arrepentimiento. Tal
castigo estaba reservado a los herejes no arrepentidos y a los
relapsos, esto es, a los reincidentes en materia: grave. Unos y
otros, si a Gltima hora se arrepentian, eran ejecutados y luego
su cuerpo entregado a las llamas. Los que habian logrado huir
eran quemados en efigie.

No hay que identificar, en todo caso, el auto de fe con la
muerte en la hoguera, ya que aquél consistia sustancialmente
en la celebracion de la misa y en la reconciliacién de los
herejes, celebrandose de hecho multitud de autos de fe sin que
hubiera ejecucion ninguna. Cuando ésta tenia lugar, corres-
pondia realizarla a las autoridades seculares, a quienes los
inquisitoriales habian relajado o entregado el reo. Otros casti-
gos fueron condena a galeras, los azotes, el destierro, la carcel,
la confiscacion de bienes y el uso de sambenito o traje peni-
tencial. En ocasiones la Inquisicion imponia penas meramente
espirituales, ayunos, etc.

A la Inquisicién pujante y activa de los siglos XVIy XVII
siguid, en el XVIII, otra libresca y decadente, gliardiana de las
estructuras politicas tradicionales del Antiguo Régimen vy, por
tanto, antagonista de las minorias ilustradas y de las corrien-
tes de pensamiento renovador que provenian: de Europa vy,
sobre todo, de Francia. Al estallar la Revolucién Francesa, el
Santo Oficio aparece como el gran instrumento censor tie las
ideas liberales, concentrando su actividad en prohibir y perse-
guir los folletos y libros donde estas ideas eran expuestas. Una
institucién dedicada a fines del XVIII a impedir la propa-
ganda de los revolucionarios franceses, y que a mediados de la
misma centuria habia puesto en el indice no pocas obras de
Rousseau, Voltaire, Diderot, etc., carecia obviamente de
futuro tras el triunfo de Espafia, al iniciarse el XIX, de la
revolucion liberal simbolizada por las Cortes de Cadiz.

La polémica gaditana sobre la Inquisicion, tema central en
el transcurso de las Cortes, no puso en cuestion la religion
catélica ni la conveniente unidad de la fe. Los detractores de
la Inquisicién proponian suprimirla por tres razones principa-
les: a) no era una institucion esencial en la vida de la Iglesia,
sino algo accesorio surgido en fechas tardias; b) el juicio sobre
las materias de fe y moral correspondia a los obispos; c) la
Inquisicion, tal como existia de hecho, era contraria a la
Constitucién misma. Quienes la defendian, hicieron hincapié
en que su establecimiento no habia sido fruto de la potestad
regia, sino de la pontificia, por lo que resultaba improcedente
suprimirla de forma unilateral. Tras asperas discusiones, 90
votos contra 60 decidieron que el Santo Oficio era inconcilia-
ble con la carta constitucional, procediendo en consecuencia

LA ABOLICION DI
SANTO OFICIO



la extincion, que llevo a cabo un decreto de 22 de febrero de
1813.

Con el retorno absolutista, la Inquisicion fue restaurada
en 1814, siendo de nuevo suprimida por las libertades al
hacerse con el poder en 1820. Cuando tres afilos mas tarde,
presentes otra vez los absolutistas, fue declarada nula la labor
legislativa del Trienio, debia en buena logica entenderse que el
Santo Oficio quedaba rehabilitado. Aunque tedricamente
fuera asi, los tribunales se mantuvieron aletargados y la viru-
lencia anterior dio paso al conformismo, la indiferencia y el
silencio. En tal situacién, al iniciarse la regencia de Maria
Cristina, un decreto de 15 de julio de 1834 puso punto final a
la historia y abolié definitivamente el Santo Oficio.

¢Hubo alguna grave convulsion al ser extinguida aquella
Inquisicion omnipresente durante tres siglos y medio? Parece
que no. Su estudioso Henry Kamen comentara que «el antes
poderoso y temido tribunal se desvanecié sin un murmullo,
tragado por los feroces conflictos del siglo XIX, sin que le
prestara ayuda la clase que habia presidido su institucién, y
abandonado por el clero y el pueblo, para los cuales su exis-
tencia habia sido una vez sinénimo de la existencia de la
propia Cristiandad».

-REFLEXION FINAL-

Si la Inquisicion desapareci6 sin estrépito, su imagen no
tardaria en reaparecer, con radical signo polémico, en las
obras historicas o de pensamiento. Punto de partida fue un
célebre libro de Juan Antonio Lldrente, la Historia critica
(Paris, 1817), que constituye la primera exposicién moderna y
cientifica del Santo Oficio. La obsesion anti-inquisitorial del
autor, confesada sin ambages por quien precisamente habia
desempefiado importantes funciones en el Tribunal, y su fan-
tasiosa estimacion de las victimas, han restado crédito a una
obra construida en todo caso con inestimable informacion y
apoyo documental. Desde entonces a los ultimos afios, las
posiciones fundamentales se han reducido al mimetismo llo-
rentista—reiterador de datos, interpretaciones audaces y ana-
temas, en confusa mezcolanza— y a la exaltacion apologética
que tuvo como adalid al Menéndez Pelayo joven, autor de los
Heterodoxos. Para Menéndez Pelayo, Lldrente fue un «hom-
bre sin conciencia moral», y la Inquisicion una institucion
digna del mayor encomio: «Comprendo y aplaudo, y hasta
bendigo, la Inquisicion como formula del pensamiento de
unidad que rige y gobierna la vida nacional a través de los
siglos, como hija del espiritu genuino del pueblo espafiol.»

Esas dos posiciones basicas, detractora y laudatoria, ser-
vidas a veces por investigadores gue aportaron un riguroso
estudio de las fuentes (algunos historiadores judios, en el pri-
mer caso; De la Pinta, Llorca, etc., en el segundo), fueron



superadas a principios de siglo por el norteamericano Lea,
cuya Historia de la Inquisicién espafiola, en cuatro volimenes,
pese a haber sido alineada en el sector critico, puede ser con-
siderada hoy por hoy, sin perjuicio de ciertos reparos, como el
mas riguroso y documentado estudio al respecto. A otro autor
extranjero de nuestros dias, Henry Kamen, corresponde el
mérito de haber realizado una version breve, objetiva y actua-
lizada de la historia del Santo Oficio.

Como deciamos al principio, una verdadera pléyade de
especialistas se afana hoy por rescatar la imagen justa de la
Inquisicion, mientras centros e institutos de investigacion
impulsan y coordinan esas tareas. A las alturas del estado
actual de la investigacion, se es bien consciente de la impro-
piedad de cualquier juicio dogmatico y globalizador. No fue
lo mismo la Inquisicion del XV1 que la del XVIII, ni todos los
tribunales de Espafia y América desarrollaron una actividad
homogénea y acorde, pese al severo aparato centralizador. Se
han impuesto asi los estudios parciales, por tribunales, mate-
rias o etapas histéricas, que sin duda ofreceran en el futuro
una base mas fiable para reconstruir las grandes lineas de
interpretacion. Entre tanto, la Inquisicion permanece en el
panorama de los estudios histéricos como un campo de reno-
vado interés para los escolares de hoy.

Inquisicion y
estudios
inquisitoriales



