
Minorías selectas, 
liberalismo y 
democracia 

IGNACIO 
SÁNCHEZ CÁMARA 

A teoría aristocrática de la sociedad hunde sus raíces en la 
antigüedad clásica vinculada a la crítica de la irrupción 

de las masas o de la plebe en el centro de la vida social y 
política. Pueden seguirse sus huellas, más o menos explícita-
mente y sólo a título de ejemplo, en Hesíodo, Heráclito, Pla-
tón, Aristóteles o Tito Livio. Esta tradición de pensamiento es 
recogida por el mundo moderno (Maquiavelo, Hobbes) lle-
gando hasta la época contemporánea. 

No obstante, no puede extrañar que en nuestro tiempo, 
pleamar del igualitarismo radical, sean tenazmente rechaza-
das cuando no simplemente ignoradas estas ideas y, muy 
especialmente, las teorías de las élites, a las que se considera 
como enemigas de la democracia y de la libertad y cómplices o 
legitimadoras del fascismo. Esto no es acertado, al menos en 
su totalidad. Todas las teorías de las élites afirman la existen-
cia de minorías especialmente aptas o cualificadas, es decir, 
distinguen dentro de toda sociedad dos grupos: los menos y 
los más, los pocos y los muchos. Estas teorías pueden ser 
distribuidas en tres grupos: el elitismo clásico o tradicional, el 
elitismo democrático (teoría elitista de la democracia) y las 
teorías críticas de la sociedad de masas. Las conclusiones que 
obtienen y los presupuestos de que parten son divergentes, 
aun cuando puedan apreciarse en muchos casos tendencias e 
ideas comunes. 

Para el primer grupo, cuyos principales representantes son 
Mosca, Pareto y Michels, el peligro para la libertad y la demo-
cracia proviene de la existencia de las élites y de su actuación. 
En ellos se aprecia un marcado pesimismo, un claro tono de 
desaliento y de abatimiento. Son liberales o demócratas des-
ilusionados (podría exceptuarse, al menos en algunas etapas 
de su evolución intelectual, a Pareto, quien en ocasiones llega 
a ridiculizar abiertamente a la democracia). No rechazan la 
democracia como un mal, no son sus enemigos; simplemente 
la declaran imposible. Se trata de una vana ilusión, de un 

L 



engaño. No pretenden hacer juicios de valor contra ella decla-
rándola inconveniente. Su actitud metódica es realista, avalo-
rativa. Pretenden analizar desapasionadamente la realidad 
social, y de este análisis concluyen su imposibilidad. Para ello 
parten de la distinción absoluta e insalvable entre dirigentes y 
dirigidos que, a su vez, presupone la afirmación de la esencial 
desigualdad entre los hombres que les lleva a sostener la radi-
cal incapacidad de las masas para gobernarse a sí mismas. 
Toda acción social consiste en una lucha por el poder que, 
inevitablemente, es detentado por una minoría (su conexión 
con la sociología marxista del conflicto es patente). Semejante 
concepción descansa en una idea profundamente pesimista 
sobre la naturaleza humana y particularmente sobre las gran-
des masas sociales, que se caracterizan por su inconstancia y 
pasividad, su deseo de ser dirigidas y sus ilimitadas ansias de 
seguridad a cualquier precio. 

Sentido completamente diferente posee el llamado eli-
tismo democrático. Entre sus representantes principales pue-
den ser mencionados Schumpeter, Sartori, Plamenatz y 
Kornhauser. Coinciden en hacer compatibles e incluso con-
sustanciales la existencia de élites y la existencia de un régimen 
democrático. Para ellos, la élite no está unida, por lo que es 
preciso hablar de varias élites en conflicto. La democracia es 
el sistema que permite elegir cada cierto tiempo a la élite 
gobernante. La inversión con respecto al elitismo clásico se 
manifiesta en su valoración positiva del papel de las élites, ya 
que constituyen precisamente la salvaguardia de la libertad y 
de la democracia. 

El tercer grupo de teorías es el de los críticos de la sociedad 
de masas, cuyos antecedentes se remontan al pensamiento 
clásico griego y romano. En ellas, el papel negativo pasa de las 
élites a las masas. El advenimiento de las masas al pleno 
poderío social constituye el mayor peligro para la civilización 
y para la libertad. Se pretende proteger al liberalismo de los 
excesos de la democracia y este papel sólo puede ser desempe-
ñado por las minorías. Toda su argumentación se fundamenta 
en la afirmación de la superioridad intelectual y moral de las 
élites. La salvación de la libertad sólo es posible mediante la 
influencia benefactora de una élite. Entre los modernos repre-
sentantes de esta concepción pueden ser mencionados Mann-
heim, Scheler, Riesman y Ortega y Gasset. 

Esta última teoría y, en menor medida el elitismo demo-
crático es la que ahora importa destacar, sin por ello despre-
ciar los análisis y denuncias del elitismo tradicional, muchas 
veces denostado y malinterpretado ideológicamente. 

¿Qué cabe entender bajo la expresión «minoría selecta»? 
En primer lugar, es necesario afirmar la libertad como raíz y 
esencia constitutiva de la vida humana. No puede negarse que 
existen múltiples condicionamientos de tipo biológico, social 
o cultural, pero la vida humana es algo que no nos viene dado 
hecho, sino que tenemos que hacer. Es tarea, actividad,  

Minorías 
selectas, 
liberalismo y 
democracia 

MINORÍA 
SELECTA 



drama. Esta libertad esencial, unida a las desigualdades de 
carácter biológico, social y cultural, conduce a la inevitable 
existencia de grandes desigualdades humanas. No se trata de 
que esto sea algo bueno o malo, deseable o rechazable. Se 
trata, ante todo, de que es así. Estas desigualdades implican 
una jerarquía, es decir, existen modos de vida más o menos 
valiosos. La minoría selecta está constituida por aquellos 
individuos cuya autoexigencia y cuyo esfuerzo les lleva a dis-
tinguirse de la mayoría vulgar por su superioridad intelectual 
y moral. En una época que tiende a la nivelación, al igualita-
rismo y al relativismo escéptico, estas ideas provocarán, sin 
duda, rechazo. Se exigirá inmediatamente una prueba, la 
demostración de un criterio objetivo que establezca la citada 
jerarquía. Y ciertamente tal cosa no es rigurosamente posible. 
Las cuestiones de estimativa no son susceptibles de demostra-
ción científica. No se puede probar, pongamos por caso, la 
excelencia de la música de Mozart. Lo que no implica que se 
trate de cuestiones arbitrarias o irracionales. En el fondo, 
como ya Ortega propuso, el criterio decisivo es la altura de la 
meta a la que cada cual proyecta su vida, y la nobleza no es 
sino un privilegio de esfuerzo, de heroísmo. Pero el heroísmo 
y la caballerosidad no se libran sólo ciertamente en el campo 
de batalla. En suma, forman la minoría los mejores desde el 
punto de vista intelectual y moral, aquéllos en quienes el espí-
ritu humano alcanza su plenitud o, al menos, se aproxima a 
ella. 

La existencia de minorías selectas no es incompatible con 
la democracia e, incluso, posee profundas raíces liberales. 
Además, como intentaré mostrar más adelante, la teoría de la 
minoría selecta puede funcionar como un correctivo liberal de 
ciertos excesos de la democracia o de ciertos malos entendi-
mientos de su naturaleza y fundamento. Pero antes es preciso 
determinar qué se entiende por liberalismo, ya que no es algo 
evidente que quepa entender bajo tal término, tal vez despres-
tigiado por haber sido usado indebidamente (sin perjuicio e, 
incluso, tal vez unido a él, de su creciente éxito hasta casi 
constituir una moda). Y más aún teniendo en cuenta que sus 
enemigos se esfuerzan por dar una visión deformada de él. 
Unos lo reducen al aspecto económico; otros proclaman su 
inconsistencia, su debilidad y su falta de convicciones. Según 
ellos, ser liberal consistiría en tolerar todas las opiniones pre-
cisamente por carecer de ellas. 

El liberalismo puede ser entendido como una concepción 
general sobre el hombre y la sociedad que comporta una 
forma de entender la política y el Estado. Las principales 
características que habitualmente lo definen son: la exaltación 
del individuo y sus derechos frente al poder del Estado y en 
general de la sociedad, la afirmación de la supremacía de las 
leyes naturales sobre las estatales, la limitación de la injeren-
cia del Estado en la vida social y económica, predominando la 
libre competencia y la iniciativa privada, la defensa del par-
lamentarismo y de la teoría de la división de poderes, la idea 

 



de que toda ley supone una limitación de la libertad indivi-
dual. Como idea fundamental se encuentra la afirmación de la 
libertad como valor supremo. En definitiva, lo fundamental 
del liberalismo se encuentra, a mi juicio, en la interpretación 
individualista de la sociedad, en la primacía de la libertad 
individual y la consiguiente preocupación por la limitación 
del poder del Estado. Por último, y es uno de los propósitos 
de estas líneas, puede entenderse como consustancial al libera-
lismo la idea de que el progreso social exige el triunfo de las 
opiniones más nobles, más elevadas, más inteligentes. 

El liberalismo económico, la defensa del sistema capita-
lista, es secundario y vendrá exigido en función de su mayor 
virtualidad para garantizar los citados valores frente a otras 
soluciones alternativas. En cualquier caso, no se trata de 
negar al Estado el derecho a intervenir en la vida económica 
ni de negarle competencias para luchar contra las injusticias y 
las desigualdades materiales. Se trata de señalar los peligros a 
que puede conducir el intervencionismo exagerado que se 
produce cuando el Estado es empresario, arquitecto, educa-
dor, ingeniero, artista, benefactor, obrero, médico..., llegando 
incluso a reglamentar y organizar el ocio de los individuos. 
Una cosa es remediar o paliar las injusticias y otra anular las 
individualidades. Máxime si, como habitualmente sucede, ni 
siquiera remedia aquéllas. 

Minorías 
selectas, 
liberalismo y 
democracia 

  

Pues bien, en muchos de los más ilustres representantes del 
liberalismo puede apreciarse un marcado aristocraticismo 
social que les lleva a criticar el igualitarismo intelectual y 
moral y a denunciar el peligro del ascenso de las masas al 
pleno poderío social más que al propiamente político. Y no 
puede extrañar, ya que la afirmación de la primacía de la 
libertad individual frente al poder de la sociedad y del Estado 
implica necesariamente el reconocimiento de las profundas 
desigualdades intelectuales y morales entre los hombres. 

Esta concepción aristocrática de la sociedad se manifiesta 
en la obra de John Stuart Mili. Según él, el avance de la 
humanidad es obra de un pequeño grupo que consigue que la 
mayoría les siga, y, así, el fin primordial de su teoría de la 
libertad es el de permitir el libre desarrollo de esa minoría 
superior. De ahí que la defensa de la libertad sea, ante todo, la 
defensa de esta minoría cuya actuación es ventajosa para el 
conjunto. 

El grupo de los doctrinarios franceses (Guizot, Royer-
Collard, Barante, Rémusat, entre otros) posee en sí mismo un 
marcado carácter minoritario y está compuesto por una redu-
cida élite de políticos intelectuales para los que el principio 
que discrimina entre los hombres es el de la inteligencia y la 
moralidad. 

Tampoco está exento Spencer de elementos elitistas, ya 
que reprocha al sufragio universal el proporcionar ventajas a 
las clases más numerosas, generalmente las más ignorantes, y 

MINORÍA 
SUPERIOR 



el imponerse y someter a la minoría más culta y más inteli-
gente. 

Estos rasgos aparecen también en la obra de Tocqueville, 
la más lúcida denuncia de los peligros a que puede llevar el 
igualitarismo democrático si no se ponen remedios; entre 
ellos, el más grave, la misma pérdida de la libertad. El aspecto 
fundamental del pensamiento político de Tocqueville es la 
afirmación del igualitarismo democrático, deseable e inevita-
ble; lejos de garantizar la libertad constituye una de las más 
claras amenazas. 

Esta línea de pensamiento fue recogida y desarrollada 
entre nosotros por Ortega y Gasset, a quien la teoría de la 
minoría selecta, concepto fundamental de su teoría social 
(una sociedad es, para él, el resultado del influjo de una mino-
ría ejemplar sobre una masa dócil), le conduce al liberalismo 
entendido primariamente como una concepción individualista 
de la sociedad, idea que además viene exigida por su afirma-
ción de la vida individual como realidad radical y, en general, 
por su metafísica de la vida humana. No es sorprendente, 
pues, su preocupación por la limitación del poder del Estado y 
el hecho de que en La rebelión de las masas declare que el 
mayor peligro es el Estado. Pero todo ello no por razones 
estrictamente políticas, sino más bien sociales. Su mayor pre-
ocupación en esta obra es la denuncia de la función degra-
dante de la multitud, del peligro de que Europa se convierta 
en una termitera, de la brutalidad y de la despersonalización, 
en definitiva, de la deshumanización a que conduce el mero 
agregado humano. El triunfo del bolchevismo y del fascismo 
sólo son sus síntomas superficiales. La política en general 
tiene carácter superficial y subsidiario, y por ello arremete 
contra el politicismo integral, contra la absorción de todo por 
la política. Y es que ésta se refiere sólo a la cuestión del 
mando, pero cuando invade otros campos (arte, religión, 
ciencia o moral) conduce al totalitarismo. La democracia es, 
pues, una forma política, pero fuera de ahí degenera fatal-
mente en plebeyismo. Podríamos decir que el politicismo 
integral y el totalitarismo son la misma cosa y, a la vez, son 
síntomas de plebeyismo. 

En definitiva, Ortega mantiene una concepción pedagó-
gica de la sociedad, ya que ésta constituye un formidable 
aparato de perfeccionamiento humano. Toda verdadera polí-
tica sería pedagogía social, y la sustancia de la pedagogía es la 
ejemplaridad y ésta posee necesariamente carácter aristocrá-
tico. 

En Ortega, la teoría de la minoría selecta resulta compati-
ble con la democracia, ya que ésta no es sino el procedimiento 
político para convertir la opinión pública aristocráticamente 
formada, en ley. Habría, pues, aristocracia social y democra-
cia política. Pero ciertamente en Ortega la tensión entre el 
liberalismo y la democracia, aun cuando resultan compati-
bles, se rompe en favor del primero. Ortega es más liberal que 
demócrata y esto, entre otras razones, porque el liberalismo se 

 



refiere a la raíz misma de la vida humana que es la libertad, 
mientras que la democracia se refiere al ámbito superficial de 
lo político. De lo que resulta inevitablemente que liberalismo 
y democracia son cosas distintas. La democracia constituye 
una respuesta al problema de la titularidad del poder político 
y, en parte, por tanto, al problema de la legitimidad. Concre-
tamente consiste en el gobierno del pueblo normalmente ejer-
cido (democracia representativa) por sus representantes elegi-
dos. En sentido estricto, la verdadera democracia sería la 
democracia directa, pero parece algo, en el mejor de los casos, 
improbable si no literalmente imposible. La democracia posee 
carácter formal, ya que se trata de un método político, es 
decir, de un procedimiento de toma de decisiones políticas 
que consiste en la legalización de la opinión pública. Se trata 
de convertir a ésta en ley. Puede decirse también que consiste 
en la nacionalización del Estado, en que la nación y el Estado 
coincidan. La democracia es el gobierno de la opinión 
pública. Por ello, no puede decirse que existan leyes antide-
mocráticas por su contenido o derechos democráticos, salvo 
los derechos de participación política. Sólo la Constitución y, 
si acaso, la ley electoral poseen o no, carácter democrático. Lo 
demás lo será o no en función de su coincidencia o no con la 
voluntad popular, con la opinión pública. La distinción entre 
democracia formal y democracia real sólo es correcta si alude 
a la distinción entre una democracia meramente declarada y 
ficticia y otra auténtica, pero no si alude a la inexistencia de 
ciertos contenidos legales concretos. 

Como quiera que hoy el ideal democrático se ha conver-
tido en un lugar común, siempre invocado y tantas veces vul-
nerado, no se plantea el problema de su justificación y fun-
damentación de modo radical porque se considera obvio, 
evidente. Sin embargo, debe ser planteado. Si no estoy equi-
vocado, el fundamento de la democracia no es, ni puede serlo, 
una pretendida y falsa igualdad intelectual y moral entre los 
hombres. Si así fuera sería injustificable, ya que los hombres 
somos desiguales de modo superlativo. Yerran así los adver-
sarios de la democracia que invocan la desigualdad entre los 
hombres para rechazar el sufragio universal y el principio de 
la igualdad de voto. El sufragio universal no exige la igualdad 
de los talentos humanos. El verdadero fundamento de la 
democracia y, consiguientemente, del sufragio universal, se 
encuentra en el principio de la autenticidad y de la libertad de 
la sociedad en su conjunto, en el hecho de que las decisiones 
políticas coincidan con la opinión pública, es decir, sean 
tomadas por la propia colectividad, sean éstas las que fueren, 
y que no se suplante la voluntad colectiva por la de un grupo, 
sea éste cual fuere, aunque se trate de una minoría selecta. 

Solamente una concepción intelectualista de la moral y de 
la política que haga de ellas asunto de conocimiento cientí-
fico, de verdad o falsedad, podría atentar contra el funda-
mento de la democracia. Es precisamente lo que reflejaba la 
ironía platónica puesta en boca de Sócrates, cuando aludía a 

Minorías 
selectas, 
liberalismo y 
democracia 



DISOCIACIÓN 

que los atenienses cuando deseaban construir un buque acu-
dían al constructor; cuando estaban enfermos, al médico; si 
precisaban zapatos, al zapatero, o cuando hacían la guerra, al 
estratega, pero que tratándose de la toma de decisiones políti-
cas lo mismo tomaban la palabra y opinaban el médico y el 
estratega, como el zapatero o el herrero. Porque, como ya 
observara Aristóteles, no es lo mismo ser capaz de gobernar 
que saber si uno es gobernado bien o mal. Y esta segunda 
cualidad no le puede ser negada a ningún individuo por igno-
rante que sea. Además, las decisiones políticas no son tanto 
asunto de verdad racional como asunto de voluntad, lo que 
no impide la posibilidad de la argumentación y discusión 
racionales ni que unas sean más nobles, bellas, elevadas o 
morales que otras. 

Ahora bien, en cualquier caso, la democracia, como todo 
método político, se refiere exclusivamente a la cuestión del 
poder político que debe ser disociado del poder social. El 
primero puede ser detentado por el pueblo, por la opinión 
pública; el segundo debe serlo por las minorías más exigentes 
y reflexivas. Sólo así la democracia será compatible con el 
progreso intelectual y moral y se evitará el mayor riesgo que 
pesa sobre ella: la mediocridad, la incompetencia, la injusta y 
arbitraria nivelación y, en definitiva, la pérdida de libertad. 

Esto es lo que explica el recelo con que muchos grandes 
pensadores, desde Heráclito o Platón, han mirado el principio 
democrático, ya que han visto en él lo que más temían, lo que 
más puede temer un verdadero intelectual: el imperio de la 
vulgaridad y de la mediocridad colectivas. 

Las relaciones entre el liberalismo y la democracia condu-
cen al viejo problema de la tensión entre los principios de 
igualdad y libertad. La democracia busca fundamentalmente 
la primera; el liberalismo, la segunda. La teoría de la minoría 
selecta y sus presupuestos e implicaciones aparecen vincula-
dos a la exigencia de la libertad. Se trata, pues, de una teoría 
íntimamente vinculada a la tradición liberal. 

¿Qué es lo que puede decirnos hoy la teoría de la minoría 
selecta? ¿Cuál es su virtualidad para el análisis y solución de 
los problemas políticos y sociales de la hora presente? Cierta-
mente, la democracia constituye hoy el verdadero criterio de 
legitimidad; pero no debe olvidarse la vieja distinción entre 
legitimidad de origen y de ejercicio. La democracia sólo 
garantiza totalmente la primera. Por ello, una vez que está 
garantizada y consolidada, el problema fundamental es el de 
determinar el modo de ejercicio y los límites del poder polí-
tico. 

La teoría de la minoría selecta es, como hemos visto, com-
patible con el régimen democrático, ya que la primera se 
refiere al poder social o a la distribución de la autoridad, 
mientras que el segundo es una forma política. La primera se 
refiere al proceso de formación de la opinión pública; la 
segunda, al proceso político de transformación de la opinión 



pública en ley. Pero esta compatibilidad no excluye la necesi-
dad de limitar el poder, que se hace sentir más si cabe en un 
régimen democrático, ya que si la ley es expresión de la volun-
tad popular, ¿quién la resistirá? La teoría de la minoría selecta 
constituye una fundamentación del principio de la limitación 
del poder (democrático) al ámbito estrictamente político. 
Fuera de él deviene ilegítimo y constituye una de las vías que 
conducen al totalitarismo, a la absorción de toda la vida 
humana por la política. Además, la teoría de la minoría 
selecta implica el rechazo del nihilismo a que puede conducir 
el escepticismo moral. Entre el imperativo categórico de Kant 
y la afirmación de la «real gana» como norma de conducta, 
media una diferencia de rango, jerárquica, cualitativa. Aun-
que la mayoría de los hombres, incluso todos, prefirieran lo 
segundo, el ideal moral se aproximaría más a la ética kan-
tiana. 

La teoría de la minoría selecta tiene también valor como 
crítica de la inaceptable teoría que postula que la opinión 
pública es criterio de verdad. La decisión mayoritariamente 
tomada no es necesariamente la mejor, la más correcta. La 
democracia produce en cuestiones de conocimiento un efecto 
negativo, perturbador. Es por ello necesario, y esta es la 
misión primordial del intelectual, la reforma intelectual y 
moral de la opinión pública para empujarla en la dirección del 
ideal, y no el halago inmoderado de los instintos y pasiones de 
las masas. 

Concluyendo, la teoría de la minoría selecta permite fun-
damentar tres grandes ideas, cuya defensa parece ineludible 
en la actualidad: 1) la necesidad de limitar el poder al ámbito 
estrictamente político; 2) la negación de la idea de que la 
democracia implique la igualación intelectual y moral entre 
los hombres ni se fundamente en ella, y 3) el procedimiento 
mayoritario de toma de decisiones no es criterio ni científico 
ni moral para determinar su corrección. 

En el fondo, el progreso de las sociedades y la subsistencia 
misma de la civilización dependen del triunfo social de los 
mejores. 


