El“bera“smo ODO el mundo sabe, mas o menos, quién fue

Ortega, el papel que jugd en la vida pablica espafiola

durante medio siglo, que fue un gran escritor y un

de Ortega, fildsofo, que intervino en politica y que era liberal. Pero —
- y dejando aparte las plumas mercenarias, avinagradas y

O Ia Vldasimples gue no merecen mas que el olvido— casi nadie

conoce o percibe el fundamento de su actitud liberal, o si se
como Verdad prefiere, la necesidad de, su liberalismo, que, sea dicho
_ desde un principio, tiene poco que ver con el de los partidos
I Ibertad o corrientes «liberales». En estas lineas me propongo, pues,
muy escuetamente, mostrar el fundamento de la politica
de Ortega y recordar la definicion que el propio Ortega
dio del liberalismo, o més bien, de la vida como
JUAN DEL AGUA libertad. o _ R
Para Ortega la actitud liberal era consecuencia de la
__necesidad de respetar al préjimo, de ser tolerante con la
4 diversidad de los puntos de vista que crean la emulacién y la
rigueza de las situaciones y de las sociedades, por cortesia y
@ buena educacion, porque es la condicion del dialogo y de la
3l convivencia fecunda y civilizada. Pero todo esto no se funda
i en el empirismo, ni siquiera en la experiencia de la vida,
#sino en la razon, mejor dicho, en la estructura de la realidad
que nos descubre la razén. Razo6n, ratio, es «cuenta»,
rationem reddere es «dar cuenta, es decir, que la razén
comprueba, demuestra, justifica.

Desde el primer momento, en uno de sus primeros articulos
politicos, Ortega manifiesta su originalidad proclamando la
A necesidad de «La Reforma liberal» (1908). Los partidos
 liberales, dice, deben renovarse, henchir sus programas con
nuevos ideales y nuevos proyectos. La razon esta, no en la
«decision» o voluntad de los que quieren innovar, sino en
<la ley ética que condena todo estancamiento de la ley
g politica». (O. C., X, 36). Es decir, la norma que rige la vida
d humana es la innovacidn para la cual es necesaria la libertad.
Pero es bien claro que esa libertad no se reduce al libre
albedrio, sino que es el ambito de las posibilidades y de los
recursos, el alveolo donde germina la innovacion. Por eso dira
Ortega que «la libertad es la ley de la cultura» (X, 46). Mas la
fuerza creadora que fecunda esos recursos y los convierte en
realidades nuevas es el lirismo, es decir, las resonancias
ideales que las cosas dejan en nuestra sensibilidad y que son
el resorte de la inteligencia.

«Donde el lirismo falta —escribia en 1910— la cultura se
estanca y las razas se pudren, como se descompone el cuerpo
cuya alma se ha ausentado. Y es exacta medicion del valor
historico de los pueblos la férmula de la densidad lirica.

José Ortega y Gasset.
Qlea por Ignacio Zuloaga,



¢COmo no ha de ser asi? Lirismo es vida interior; vida interior
es personalidad; personalidad es poder plastico, energia crea-
dora de realidades, fuerza para conformar la materia dura
del mundo exterior seglin nuestra voluntad y nuestra idea. Un
pueblo sin lirismo no es sujeto historico, no es protagonista,
no hace historia; es traido y llevado por los puntapiés del
azar.» (X, 16)

Este lirismo, ademas, es el que nos permite acercarnos con
fidelidad a la realidad, la cual es la pauta que nos indica el
cambio y el progreso «segun la medida y el ritmo de las cosas»
(X, 34); que nos permite ejercer sobre la realidad las «salva-
ciones», es decir, «dado un hecho —un hombre, un libro, un
cuadro, un paisaje, un error, un dolor—, llevarlo por el
camino mas corto a la plenitud de su significado», como pro-
clamara en sus Meditaciones del Quijote. Para Ortega, el res-
peto a la estructura de la realidad es la condicion primaria de
la posibilidad del conocimiento y la norma que debe presidir
toda accién humana. En un articulo de 1909, «Fuera de la
discrecién», proclama:

«Tal vez nada mueva mi pluma con tanto afan como el
ansia de ver todas las cosas... instauradas en el respeto. Es
para mi el respeto la virtud socializadora por excelencia, la
emocion religiosa (de religare, atar). Si toda la energia
humana no se consume en las luchas individuales... débese al
respeto. Por eso Goethe... busca en el sentimiento de la respe-
tuosidad la fontana de la religion. ¢Qué podremos hacer dig-
namente si nos falta el respeto al juzgar de las cosas y de las
personas?» (X, 95).

El tema del respeto y de la fidelidad a la realidad es uno de
los grandes de su pensamiento, objeto de reflexion a lo largo
de toda su vida, pues es la condicién primaria, repito, de la
posibilidad del conocimiento, fundamento sobre el que
Ortega levanta su politica y de cuya instancia se nutre su
actitud liberal. Constantemente pondra en guardia a sus lec-
tores contra la botarateria desiderativa del hombre de nuestro
tiempo, frivolidad que literalmente obtura el porvenir, ya que
todo su activismo «resbala» en el vacio, no «agarra» en lo
real. La andadura de Ortega es inversa. Su programa politico,
instrumento social de su proyecto de renovar a Espafia, se
basa en el conocimiento de los problemas existentes, de lo que
hay que hacer, y como intentar hacerlo; por eso ha hecho
filosofia, para fundar su vida y sus actos en razon, para evitar
el capricho, el irrealismo o utopia, el callejon sin salida a la
nacion. No extrafiara, pues, que considerase la Restauracion
de Canovas como un «panorama de fantasmas», pues, se apo-
yaba ;en qué? ¢En la buena voluntad de Canovas y Sagasta?
¢En la realidad del pais? El infierno, dice el refran, esta empe-
drado de buenas intenciones, y la realidad del pais era, preci-
samente, lo que habia que reformar, no al buen tuntutn, sino
razonadamente. De ese modo, pensaba Ortega, las posibilida-

El liberalismo
de Ortega

SU POLITICA



des historicas de Espafia podrian salvarse, llegar a ser reali-
dad. Pero para ello hacia falta lo que no existia, los fortes
études, conocimiento de la realidad, cultura superior. En otro
articulo politico del mismo afio (1909), «Tropos», precisaba:

«Los partidos de progreso agitan ahora sus harapos inte-
lectuales sobre la inmensa podredumbre de las entrafias espa-
fiolas, y basta leer sus programas para comprender que no
sienten mayor afectuosidad por la ciencia que los conservado-
res. Y en realidad no se trata de una cuestion que pueda ya
dividir las aspiraciones politicas. La cultura superior, los for-
tes études que dicen nuestros vecinos, forma la base de la
conciencia nacional; sin ella no existe energia social, y el
pueblo, privado de los nervios medulares, queda reducido a
una masa reptante que vive la oscura existencia de lo infra-
humano.» (X, 94)

Se dira que en los «partidos de progreso» Ortega no
incluye el socialista, sobre el que tenia puestas algunas ilusio-
nes; y eso fueron, ilusiones de juventud, como ocurridé poco
después con el Partido Radical, aunque con éste en menor
medida. Ortega mismo explico en la Casa del Pueblo, el 2 de
diciembre de 1909, lo que le separaba del Partido Socialista:
gue no era marxista, las ideas reduccionistas de los socialistas,
sus aniz-muchas cosas. Para Ortega, en cambio, socialismo es
afan de re-socializacion, de reorganizaciéon del mundo indus-
trial occidental bajo un nuevo poder espiritual. No cabe
mayor malentendido. Frente a capitalistas conservadores,
progresistas o socialistas que no tienen otro horizonte que el de
la creacion de medios o recursos —Ila Iglesia siendo para unos
muralla protectora contra las exigencias de los unos, y para
los otros insoportable obstaculo que hay que destruir—,
Ortega proclamara la necesidad de una cultura de ultimidades
y postrimerias. La originalidad innovadora de Ortega con-
siste, precisamente, en esto: no ser nada moderno, pero muy
siglo XX.

«La pasada centuria se ha afanado harto exclusivamente
en allegar instrumentos: ha sido una cultura de medios. La
guerra (Ortega escribe en 1916) ha sorprendido al europeo
sin nociones claras sobre las cuestiones Ultimas, aquellas que
s6lo puede aclarar un pensamiento puro e inatil. Nada mas
natural que, reaccionando contra ese exclusivismo, postule-
mos ahora frente a una cultura de medios una cultura de
postrimerias. Situada en su rango de actividad secundaria, la
politica o pensamiento de lo (til es una saludable fuerza de la
gue no podemos prescindir. Si se me invita a escoger entre el
comerciante y el bohemio, me quedo sin ninguno de los dos.
Mas cuando la politica se entroniza en la conciencia y preside
toda nuestra vida mental, se convierte en un morbo gravi-
simo.» (ll, 16).

~ Enun morbo gravisimo, porque se trata de una suplanta-
cién o distorsidn de la estructura de la realidad: lo util no



puede confundirse con la verdad; es sélo un instrumento de
ella. Y como el «instrumento lo ha invadido todo, subvir-
tiendo el orden de la realidad», Ortega hace un llamamiento
«a afirmarse de nuevo en la verdad, en el derecho a la verdad»
(11, 16); es decir, a respetar la totalidad y el orden jerarquico
de importancias y planos en que se estructura el Universo. Ya
que sin ello se esfuma la condicion del progreso, de la
reforma, de la renovacién de Esparia, de la reanudacion de la
continuidad creadora bajo la verdad y la libertad, las dos
caras de la «<moneda». Ortega propondra, pues, una «nueva
politica»; la de renovar a Espana «mediante la revolucion de
la competencia» (X, 231).

«Espafia es el nombre de una cosa que hay que hacer, no
solo de algo que hay que conservar...; no sélo de algo que hay
gue perorar ante muchedumbres apasionadas en las asam-
bleas verbisonantes... Espafia es una cosa que hay gque hacer.
Y una cosa muy dificil de hacer. Ya es dificil querer hacerla;
pero, aun logrado esto, queda integra la suprema dificultad:
saber hacerla.» (X, 229).

No se puede decir que Ortega se hiciera ilusiones respecto
a la magnitud ni la dificultad de la empresa. Pero «espafiol
hasta las cachas», y de un coraje poco comun, se lanzé al
ruedo de la filosofia a buscar los galibos de la nueva Espafia.
De la faena sali6é una nueva idea de la realidad y un método,
la razén vital, patrén sobre el que poder ir recortando los
proyectos, buscar las soluciones que la situacién historica de
Espafa pedia. Nada de sacarse «las ideas de la cabeza», como
reprochaba a sus congéneres filosofos que hacian desde hacia
dos siglos —y presentia era la intencion de sus conciudada-
nos—, sino de la realidad, circunstancial y concreta, que es la
sola real. Claro que la salida al ruedo de la filosofia no fue un
gesto de mozo gallardo y garboso, sino el gesto obligado,
necesario de ir en busca de saber, competencia y destreza para
realizar lo que habia que hacer. La filosofia no es una asigna-
tura, ni un ropaje que se puede quitar o poner, sino una
inexorable faena que el hombre hace para conocer la realidad
y poder elegir, entre las posibilidades que le ofrece la circuns-
tancia, aquella que tiene mayor urgencia, sentido y trascen-
dencia. Esta tarea de «buscar saberes» para rehacer Espafia
fue, naturalmente, incluida en el programa de su nueva poli-
tica. Frente a los que proponian una politica para «salir del
paso» 0 «ir tirando», o de trastornarlo todo en nombre de
abstracciones, simplificaciones o fantasmas desiderativos,
Ortega propone la politica de lo que tiene que ser, un ambi-
cioso proyecto colectivo de revertebracion de Espafia con un
horizonte mundial. En el primer articulo que escribi6 en El
Sol, presentaba asi las metas de su programa:

«Queremos y creemos posible una Espafia mejor —mas
fuerte, mas rica, mas noble, mas bella—. Esta Espafia mejor
no nos puede caer de la luna, ni siquiera de El Sol. Para

El
liberalismo
de Ortega

LA RAZON
VITAL



EL EJEMPLO
DE ROMA

lograrla es menester que nos hagamos todos un poco mejores
en todo; que un afan de vida poderosa, limpia y clara des-
pierte en la raza entera; que cada espafiol se resuelva a elevar
unas cuantas atmosferas la presion de sus potencias espiritua-
les. Y antes que ninguna otra, la inteligencia... Si no nos
determinamos a dar mayor finura, mayor evidencia y concre-
cion, mayor elegancia a nuestros pensamientos, todo sera
vano... Tenemos que ensancharnos las cabezas para dar a
nuestras ideas dimensiones de mundialidad. La Espafia-villo-
rrio no nos interesa: queremos y creemos posible una Espafia
mundial... Hoy vida mundial no quiere decir dominio del
mundo, sino sensibilidad para todo cuanto acontece en el
mundo, cabeza maltiple, sutil y clara.» (X, 268-369)

Sefiorio sobre si, derrame de luz sobre las cosas, libre,
gozosa aceptacion del destino, tal era el ideal que Ortega
proponia a los espafioles; en particular a los responsables del
Ministerio de Educacion Nacional, como es bien obvio. No
debe sorprender, sin embargo, que Ortega se quejara de vez en
cuando de su soledad, y que, ante los partidos politicos —por
no hablar mas que de ellos—, sintiera una variada gama de
sonrojos y repugnancias. Los que no le perdonaron —ni le
han perdonado— que escribiera: «ser de la izquierda, es como
ser de la derecha, una de las infinitas maneras que el hombre
puede elegir para ser un imbécil: ambas, en efecto, son formas
de hemiplejia moral» (IV, 130), o que «fascismo y comu-
nismo» no eran el porvenir, sino una emergencia brutal de
arcaismo, le han declarado «corruptor de la juventud», «fil6-
sofo superficial 0 mondain» o «autoritario», «idedlogo del fas-
cismo» 0 «epigono» —¢de quién?—, etc. En las Cortes se
califico su refulgente retorica rezumante de ideas de «corbata
vistosa» —«mi columna vertebral que se transparenta» con-
testd Ortega—, y su empefio por lograr una «Republica espa-
fiola robusta, fecunda y garbosa» recogio el mas abismal de
los desdenes. Ante ello, las palabras que vienen a la mente son
impiedad, ingratitud, espiritu suicidario; aversion visceral por
la verdad y por la libertad y, en el fondo, por si mismo. Ortega
tuvo, por tanto, sobradas razones para abandonar aquel
ambito de falsedad, y retornar a su oficio de pensador para,
justamente, intentar dar razon de las deficiencias que habian
conducido a aquella situacion. No pens6 que aquello llegara a
donde llego, pero ante la destruccion de las posibilidades de
que disponia Espafia para no ser un mero chafarrinén de si, su
actitud de dolorido silencio era la sola que podia adoptar.
Podia, ademas, pensar sobre las causas del colapso espafiol, y
eso es lo que hizo, entre otros escritos, en unos articulos
publicados en La Nacién, de Buenos Aires, en 1940, y recogi-
dos en libro en 1941 en Madrid, bajo el titulo Historia como
sistema y Del Imperio Romano. La ultima parte es la que nos
interesa aqui.

No era la primera vez que Ortega utilizaba la historia de
Roma para intentar explicar situaciones contemporaneas. La
historia de Roma, ademas de ser paradigmatica, era una his-



toria acabada y bien conocida, y se presentaba como excelente
ejemplo para mostrar la estructura histérica de las incorpora-
ciones que configura la etapa ascendente de una sociedad, y de
las peripecias de la desintegracion a la que van a parar las
naciones cuando son incapaces de renovar el proyecto histérico
que las constituye. Asi pretendié explicar la trayectoria de la
historia espafiola en Espafia invertebrada (1921). En 1940
vuelve sobre la historia romana, para intentar mostrar desde
dentro el proceso desintegrador, el paso de la concordia a la
discordia, de la vida como libertad a la vida como adaptacion.
Su intencidn esta vez no es la de explicar, a través de la histo-
ria del advenimiento del Imperio en Roma —mas de un siglo
de guerras civiles—, la historia de la hecatombe espafiola, de
la guerra civil, sino los ingredientes que constituyen la «vida
como libertad» y la pérdida de esa forma de vida cuando
alguno de esos ingredientes desaparece de la vida colectiva.
Dicho en rapido resumen, se trata de lo siguiente.

Partiendo de un andlisis de Polibio, que cita, Ortega mues-
tra que el proceso ascendente de Roma no se debid «a la
virtud de los razonamientos, sino al través de numerosas
luchas y en el manejo de los asuntos, extrayendo el consejo
mejor de una clara intuicion de las peripecias»; y comenta:
«La razon pura "parte de conceptos, procede mediante con-
ceptos y termina en conceptos” —asi define Platén la
dialéctica—, la razdn histérica sale a nuestro encuentro de la
peripecia misma, que brota fulminante de la naturaleza de las
cosas» (VI, 56). Esta razon, mas compleja e integradora que la
«pura», es la que ha llevado a la creacion del Estado romano
(se entiende un antecedente lejano de «la razon histdrica»),
afadiendo Ortega que las «luchas» y desacuerdos no han sido
un obstaculo para ello. Al contrario, luchas y desacuerdos
han creado ciertas tensiones que han forjado un Estado cada
vez mas competente y eficaz. Mas cuando el desacuerdo o la
disension —por cambio de la sensibilidad, por falta de inno-
vacion, porque las formas del Estado han agotado sus posibi-
lidades, o ya no son eficaces ante los nuevos problemas—
alcanza a ciertas opiniones Ultimas sobre la sociedad, el
universo, las normas morales y los principios de derecho, la
concordia desaparece y la discordia se infiltra por todos los
resquicios de la vida. «El Estado —dice Ortega— queda des-
truido y con él toda vigencia de ideas, de normas, de estructu-
ras en que apoyarse» (VI, 59).

Una sociedad en forma, pues, esta estructurada por un
complejo sistema de creencias, ideas, valoraciones, usos,
vigencias, cuya solidez permite el encauce de la realizacion del
proyecto historico, salido de él, que la constituye. Ese sistema
de creencias, etc., es un sistema interpretativo, creador, por
tanto, del ambito de inteligibilidad que convierte la circuns-
tancia en un mundo de posibilidades y dificultades. Al
comienzo se encuentra, pues, la creencia, la idea, la cultura, la
sociedad. Es ella la que crea el area de posibilidades, de liber-
tad, en que el hombre puede inventar su vida. Ortega lo ha

El
liberalismo
de Ortega



repetido a menudo: al principio esta la sociedad, no el «buen
Salvaje» a la espera de concluir el pacto social. La sociedad es
el &mbito previo de inteligibilidad en el que los hombres pue-
den entenderse y proyectar. La Urbs, pensaban los romanos,
ha sido fundada por los dioses. Cuando los romanos empie-
zan a no creer en ese sistema de creencias que les constituye
como tal civitas, la Repulblica entra en un proceso de desinte-
gracion. Ya no se sabe «quién debe mandar» y ello no es
causa, sino consecuencia de que ya no hay concordia sobre lo
que se cree Ultimamente sobre la realidad del mundo» (VI,
62). El sistema de creencias e ideas se cuartea, no se puede
«transitar» por él, la creacién cultural disminuye por falta de
conexién entre los diferentes planos, el hombre se pierde, ya
gue no sabe cual es la auténtica e ineludible realidad, vive
desorientado, sin saber a qué atenerse, sin libertad. La reali-
dad ualtima, dice Ortega, «es el Unico pedagogo y gobernante
del hombre. Sin su presencia inexorable y patética ni hay en
serio cultura, ni hay Estado, ni hay siquiera —y esto es lo mas
terrible— realidad en la propia vida personal» (VI, 62). La
falsedad lo inunda todo, la verdad como instancia se retira de
la vida social y personal. «Cada cual proclama lo que le dicta
su interés o su capricho o su mania intelectual: para huir del
vacio intimo y para sentirse apoyado corre a alistarse bajo
cualquier bandera que pasa por la calle. Con frecuencia es el
mas frivolo y superficial amor propio quien decide el partido
gue se toma. Porque, partida la sociedad, no quedan en ella
mas que partidos» (VI1, 62-63). Es este el tiempo de la confu-
sién, de la trampa, de la tirania de lo vil y negligente. La
consistencia de lo real con su orla trascendente parece deser-
tar las cosas. El caos, regentado por la frivolidad, se instala. El
mundo se desacraliza, se deshumaniza. Hablando de los auspi-
cios romanos, hace Ortega una observacion respecto al carac-
ter religioso de la conducta razonada y responsable del hom-
bre, que me parece decisiva para entender su pensamiento.

«Al auspiciar, el hombre reconoce que no esta solo, sino
gue en torno suyo, no se sabe donde, hay realidades absolutas
gue pueden mas que él y con las cuales es preciso contar. En
vez de dejarse ir, sin méas, a la accion que sumente le pro-
pone, debe el hombre detenerse y someter ese proyecto al
juicio de los dioses. Que éste se declare en el vuelo del pajaro
0 en la reflexién del prudente es cuestion secundaria; lo esen-
cial es que el hombre cuente con lo que estd mas alla de él.
Esta conducta, que nos lleva a no vivir ligeramente, sino
comportarnos con cuidado —con cuidado ante la realidad
trascendente—, es el sentido estricto que para los romanos
tenia la palabra religio, y es, en verdad, el sentido esencial de
toda religion. Cuando el hombre cree en algo, cuando algo le
es incuestionable realidad se hace religioso de ello.» (VI, 64)

«La incuestionable realidad», la verdaderamente real, a
cuya presencia o latencia se puede llegar por la razon —Dios
manifiesta su «presencia» ocultindose— es, en efecto, aquello



en que puedo poner mi confianza y, sobre ella, como funda-
mento, Iévame mi vida. Entiéndase bien. Se trata de una
absoluta necesidad que encuentro en mi vida. Sin realidad
incuestionable no sé a qué atenerme, no puedo elegir —por-
que puedo elegir cualquier cosa—, no puedo dedicar mi vida a
nada consistente. Se entiende que el primer acto del empera-
dor Augusto fuera el restablecimiento en la pietas, del culto a
los dioses. Pero ni la verdad ni la fe se decretan y el Imperio
romano fue, como dice Ortega «el mas ilustre expediente» (y
algo méas que no podemos desarrollar aqui) para poder conti-
nuar la vida cuando el hombre antiguo habia entrado en un
callejon sin salida, preso en el horizonte ciclico y cerrado del
politeismo, dependiente enteramente de la ciudad, fuera de la
cual no tenia sentido su vida. La filosofia, nacida unos siglos
antes, fue el gigantesco esfuerzo genial hecho por el hombre
griego para fundar su vida en la autonomia racional, para
librarse del peso de los dioses muertos, para vivir bajo la luz,
clara, inmutable del pensamiento. Sin embargo, el tiempo de
la filosofia griega es todavia ciclico y si el hombre es capaz de
ver lo sustancial, idéntico y permanente de las cosas, en
Gltimo andlisis no se interpreta de modo distinto a una
«cosa». Hara falta que el judeo-cristianismo introduzca en el
Imperio las nociones religiosas de la creacion y de la nada,
para que los conceptos de persona y de tiempo vectorial
fecunden la filosofia y aparezcan un horizonte y una historia
abiertos.

Esto no quita para que los romanos de la Republica,
subraya Ortega, vivieran una vida de libertad, de una libertad
gue no es ciertamente la nuestra, pero libertad quand méme,
creada por el sistema de creencias y valoraciones que consti-
tuia su cultura. Durante el Imperio lo que predomina, en
cambio, es «la vida como adaptacion». Sin embargo, cuando
la fe en Cristo acaba prendiendo en la mayor parte del Impe-
rio, la vida como libertad —con otras formas de libertad—
vuelve a resurgir, y desde entonces va a ser «el hecho normal
de la vida europea». Hoy lo sabemos mejor que en el
momento que escribia su ensayo Ortega: el mundo de la anti-
guedad tardia, es de los Padres de la Iglesia, no es un mundo
que se apaga, es el nuestro que comienza.

Esto significa que la libertad humana no esta adscrita a
ninguna forma determinada de ella, sino que como ingre-
diente de la vida del hombre, sus formas son circunstanciales.
Es inatil insistir en que «circunstancial» no quiere decir «rela-
tivo». Circunstancial es el modo en que acontece la vida
humana. Mas aun; las libertades no se dan «sueltas», sino que
forman un sistema de libertades. Hablando del «Estado como
piel», es decir, de uno de los ingredientes de una forma de
vida, la de la Roma republicana, precisa Ortega:

«Las instituciones romanas no fueron impuestas forza-
damente por las circunstancias, sino que fueron inspiradas.
Pero tampoco fueron inspiradas en una razon formalista y

El
liberalismo
de Ortega



VERDAD
Y
LIBERTAD

abstracta, sino que fueron inspiradas en las circunstancias,
desde el fondo de firmes creencias que constituyen el alma de
una nacién, mientras una nacion tiene alma.»

Mas adelante afade:

«La vida colectiva es un sistema defunciones, cada una de
las cuales se apoya en las demas y las supone. En nuestro caso
equivale esto a decir que una institucion no empieza ni ter-
mina realmente en su propio perfil juridico, sino que empieza
y termina, se apoya, regula y nutre en otras fuerzas sociales.»

Pero si esto es asi, ello quiere decir que lo que sostiene y
configura el sistema de las libertades es la verdad. Sin verdad no
hay libertad. Por eso Ortega reprocha al «liberalismo avuncu-
lar» su infundada pretension de haber iniciado la historia de
la vida libre —rompiendo, sea dicho de paso, la continuidad
de la historia europea—, y el haber canjeado «la magna idea
de la vida como libertad por unas cuantas libertades en plural,
muy determinadas, que exorbitaba mas alla de toda dimen-
sion historica, convirtiéndolas en entidades teoldgicas» (VI,
72). Habria que decir mas bien, suplantando con ellas las
verdaderamente teoldgicas. El error del liberalismo, en efecto,
fue olvidar el horizonte de las postrimerias, insistir en que el
hombre puede pasarse sin él. Ahora bien, sin Gltima verdad la
libertad carece de peso, las cosas se aislan, desligan, acaban
dislocandose. Sin ella, el amor no encuentra el norte gracias al
cual puede ir «ligando cosa a cosa y todo a nosotros, en firme
estructura esencial», como escribié Ortega en sus Meditacio-
nes del Quijote. Por eso puede concluir su ensayo sobre la
libertas romana en estos términos:

«Desde ese altillo se percibe claramente la frivolidad e
insustancialidad del "liberalismo". jComo si la libertad con-
sistiese no mas que en proclamar a voleo, sobre un pais cual-
quiera, cualesquiera libertades! La vida como libertad supone
la continuidad perfecta y circulatoria del existir colectivo
desde el fondo de sus creencias hasta la piel, que es el Estado,
y desde éste otra vez, en reflujo, hacia las entrafias de su fe.»
(VI, 107)

Para Ortega el liberalismo es, pues, algo mas profundo y
consistente que el que se proclama en partidos y medios de
comunicacién, o se vive por nuestros contemporaneos. Para él
el liberalismo es el alveolo social en que la persona humana
puede vivir sin amputar ninguno de sus planos constitutivos;
es «la organizacidn social de la libertad», como lo ha definido
Marias, que permite y fomenta la vida como verdad y como
libertad, abierta a la innovacién, la continuidad creadora, la
solidaridad humana y la trascendencia. Dicho de otro modo,
es tener la posibilidad —porque existe un firme apoyo— de
corregir, rectificar, inventar la trayectoria de la vida que tiene
puesta su mira en una finalidad trascendente, ya que la reali-
dad del hombre no se agota en él, va mas alla de todo indivi-
duo, de toda colectividad.



