
Emilio Benavent 

Los católicos en la política 

«Los católicos en la vida pública» 
es el título del documento colectivo 
de los obispos, aprobado por la Comi-
sión permanente de la Conferencia 
episcopal española el 22 de abril de 
este año. 

Se trata de un documento con un 
doble propósito de gran trascendencia 
para la vitalización de la vida de la so-
ciedad española y para hacer más po-
sitivo el influjo de la Iglesia en el en-
tramado social. 

Los obispos, como otros muchos 
observadores atentos a las realidades 
colectivas, perciben con preocupa-
ción el fenómeno de la atonía asocia-
tiva de los españoles y se proponen 
«impulsar» y «estimular» a los católi-
cos a la creación y la actividad de las 
asociaciones civiles. 

Como es lógico, el «impulso» y el 
«estímulo» no pueden limitarse a la 
publicación y a la modesta difusión, 
por inercia, del documento publica-
do. Difusión que, sin duda, será muy 
limitada. 

Para que se obtenga el nacimiento 
de poderosas corrientes asociativas, 
que corrijan la situación y la tenden-
cia actuales, sería necesario dar más 
fuerza y más eficacia operativa a la 

exhortación episcopal. 
Habría que promover en todos los 

ambientes accesibles al influjo de la 
Iglesia -comunidades, instituciones, 
grupos, movimientos- el estudio de la 
Instrucción pastoral de los obispos, 
bien en forma completa o catequéti-
camente resumida. Además, habría 
que alentar también a los católicos a 
revisar la realidad y a comprometerse 
de modo consecuente por modificar-
la, después de tomar conciencia de las 
dificultades y posibilidades que se les 
ofrecen para vitalizar la vida asociati-
va. En tercer lugar, en vez de mante-
ner actitudes recelosas o despegadas 
con los promotores o directivos de las 
asociaciones de católicos ya existen-
tes, sería conveniente que sintieran 
estimado -y cuando fuera oportuno-, 
apoyado su esfuerzo, siempre que el 
objetivo de su actividad y los procedi-
mientos utilizados para promoverla 
sean compatibles con el bien común 
de la sociedad y la misión de la Iglesia. 

Al promover la vida asociativa de 
los católicos, los obispos quieren evi-
tar que «la carencia o el anquilosa-
miento de las asociaciones civiles de-
bilite la participación de los ciudada-
nos, empobrezca el dinamismo social 

Cuenta y Kazan, núm. 22 
Enero-Abril 1986 



y ponga en peligro la libertad y el pro-
tagonismo de la sociedad frente al cre-
ciente poder de la Administración y 
del Estado» (Inst. past. «Cat. vida 
púb.»n. 126). 

Por consiguiente, la Instrucción 
pastoral del Episcopado recuerda y 
urge a «los cristianos el deber de parti-
cipar en las asociaciones estrictamen-
te civiles y de promoverlas ellos mis-
mos, como una forma de cumplir sus 
responsabilidades en la construcción 
del bien común» (Ibid. n. 128). 

Sin embargo, conseguir que la pasi-
vidad y el desinterés general de los ca-
tólicos por asociarse se conviertan en 
una actitud propicia a la colaboración 
activa con quienes tengan iniciativas 
de carácter público, sean religiosas, 
culturales, sociales o cívicas, no será 
fácil. 

Las actitudes colectivas se estable-
cen lentamente y se modifican tam-
bién con lentitud. No basta con que 
algunos quieran cambiarlas y con que 
vean claro que es necesario modificar-
las. 

Señalar autorizadamente la necesi-
dad de intensificar la vida de la socie-
dad civil, como han hecho los Obis-
pos, puede ser un primer paso. 

Pero para que se supere la apatía 
asociativa de los católicos será necesa-
rio que sientan el deseo o experimen-
ten la necesidad de agruparse para de-
fender valores propios que no estén 
dispuestos a perder, o para ofrecer a 
sus conciudadanos aportaciones de 
carácter ético, cultural o social que a 
todos beneficien. 

La Instrucción pastoral de la Comi-
sión permanente del Episcopado no 
sólo exhorta a los católicos a promo-
ver asociaciones civiles y a participar 
en ellas. Además, y primordialmente, 
les orienta acerca de los fines y de las 
cualidades de su actividad asociativa. 

De manera simplificada y muy sig- 

nificativa, los medios de comunica-
ción social resumieron todas las 
orientaciones episcopales en la afir-
mación de que los obispos españoles 
rechazaban la confesionalidad de los 
partidos políticos. 

Y es verdad. Sin ambigüedad y cla-
ramente se dice que, «en razón de los 
objetivos y de los procedimientos, 
existen asociaciones o grupos a los 
que no cabe atribuirles el calificativo 
confesional como a los partidos, orga-
nizaciones sindicales y otros» (Ibid. n. 
144). 

Pero si alguien dedujese de esta afir-
mación que los obispos aconsejan a 
los católicos desentenderse de la acti-
vidad política o que sólo pueden in-
tervenir en ella individualmente, o 
que únicamente les es lícito actuar a 
través de organizaciones que nada 
tengan que ver con la concepción cris-
tiana de la vida, se equivocaría. 

Las orientaciones episcopales a los 
católicos en la vida pública arrancan 
de las enseñanzas pontificias y conci-
liares acerca de la misión y la respon-
sabilidad específica de los seglares, y 
las aplican a España en un tiempo de-
terminado. 

Según el Concilio, a los seglares 
pertenece cumplir la misión de la 
Iglesia, que es «comunicar el mensaje 
y la gracia de Cristo y perfeccionar e 
impregnar con el espíritu evangélico 
el orden temporal» (A.A.2), precisa-
mente participando en las institucio-
nes y tareas de la sociedad civil (Ibid. 
n. 106). 

Lo cual no consiste en intervenir en 
política exclusivamente, pero tampo-
co permite desentenderse de ella. Al 
contrario, «la vida pública -aclaran 
los obispos- es más amplia y rica que 
la estrictamente política, aunque ésta 
tenga •• una especial importancia y 
afecte de alguna manera a todas las 
demás actividades» (Ibid. n. 7). 



Concretamente, los católicos ten-
drán que actuar en política para opo-
nerse a la actividad política «en la me-
dida que trate de imponer una deter-
minada concepción de la vida y de los 
valores morales. Máxime si pretende 
sustituir los valores morales de la 
vida, inspirada en el agnosticismo, el 
materialismo y el permisivismo mo-
ral» (Ibid.n. 31). 

Sin que la acción política de los ca-
tólicos tenga sólo carácter de contrao-
fensiva, ni entrañe en absoluto propó-
sitos de imponer a la sociedad las nor-
mas morales propias convertidas en 
leyes. Aunque tampoco pueden per-
mitir que se les impongan normas le-
gales que les impidan vivir de acuerdo 
con su fe y con su concepción de la 
vida o que destruyan el patrimonio 
moral común de la sociedad en que 
viven, configurado por la vigencia de 
los valores cristianos, que fortalecen 
el respeto de la dignidad personal, la 
libertad, la justicia social y la promo-
ción de la paz. 

Por supuesto, la actuación de los 
católicos en la vida pública y en la ac-
tividad política no sólo ha de ser indi-
vidual, sino principalmente asociada. 

Por la naturaleza de los objetivos a 
conseguir y de la mayor eficacia de la 
acción, se requiere la unión de las 
fuerzas de las personas y de los grupos 
sociales en amplias organizaciones 
colectivas. 

Es claro que desde la fe caben dis-
tintas opciones políticas y que a nadie 
le es lícito atribuirse en exclusiva la 
condición de cristiano en beneficio de 
su propia y particular opción (G.S., 
43;Oct.Ad. 50). 

Pero el pluralismo político de los 
cristianos no está libre de tensiones. 
Una de las más giaves y frecuentes 
puede ser el conflicto entre el dicta-
men de la conciencia y algún postula-
do u objetivo que imponga a sus mili- 

tantes, o a los ciudadanos, una asocia-
ción política cuyos programas tengan 
propósitos abiertamente contrarios a 
la concepción cristiana de la vida. 

Aparentemente, la solución de las 
tensiones sólo la daría el cauce organi-
zativo de los partidos confesionales. 

Pero los partidos confesionales tie-
nen el riesgo de comprometer a la 
Iglesia. Para no comprometerla, no 
sólo los resultados que consigan sino 
los procedimientos que utilicen y has-
ta las estrategias coyunturales de los 
partidos, tendrían que ser óptimas y 
evangélicamente puras. Cosa imposi-
ble para los seres humanos. 

Además, aplicadas con rigor estas 
cautelas, no existiría ninguna institu-
ción -no sólo las asociaciones políti-
cas- que pudiese ser calificada de ca-
tólica. Todas -dadas las limitaciones 
humanas y las imperfecciones técni-
cas difícilmente superables- compro-
meterían a la Iglesia. 

Lo cual puede cuestionar por ana-
logía, la validez de las razones que lle-
van a rechazar la confesionalidad de 
las agrupaciones políticas. 

Con todo, hay que reconocer que 
las disputas políticas y las luchas por 
conquistar el poder no son actividades 
muy congruentes con la misión de la 
Iglesia como «germen firmísimo de 
unidad de todo género humano» 
(L.G.9). 

Ahora bien, el rechazo de los parti-
dos confesionales no cierra a los cató-
licos la posibilidad de actuar asocia-
damente como tales en la vida políti-
ca. 

Siempre tienen la posibilidad de 
promover partidos de clara inspira-
ción cristiana. Inspiración que, si es 
proclamada, obliga a proponerse «la 
defensa de todos los derechos huma-
nos, en el orden personal, familiar, 
económico-social y político y a pro-
mover el dinamismo indispensable 



para estimular el continuo perfeccio-
namiento de las estructuras y de las 
instituciones (Ibid. n. 134). 

Naturalmente, la constituciones de 
asociaciones políticas de inspiración 
cristiana tiene que hacerse de tal 
modo que no se ponga en peligro la le-
gítima autonomía de la política ni se 
convierta a la Iglesia en alternativa 
política. 

Lo que a la Iglesia le interesa ante 
todo en este campo es «fomentar la 
adecuada formación de los católicos 
en conformidad con la doctrina social 
y moral de la Iglesia». 

La Iglesia alentará «las actividades 
o instituciones dedicadas a la forma-
ción y capacitación de los católicos 
para que puedan actuar en los diferen-
tes ámbitos de la vida política con ver-
dadera inspiración espiritual y ade-
cuada preparación profesional» (Ibid. 
n. 169). 

Este fue el propósito y el servicio de 
beneméritas asociaciones de la Iglesia 
en las que militó desde su juventud el 
Cardenal Ángel Herrera Oria, y éste 
fue el objetivo que dio a la «Escuela 
de Ciudadanía Cristiana» fundada en 
1961. 

A la Iglesia no le interesan las orga-
nizaciones políticas que pretendan re- 

presentarla y que de hecho, compro-
metan su misión pastoral, a la que 
debe ser fiel en todos los lugares y en 
todos los tiempos. 

Lo que sí aprueba es que sus hijos, 
movidos por las exigencias de la fe y 
en ejercicio de su condición de ciuda-
danos, participen libremente y bajo su 
propia responsabilidad en la vida po-
lítica. De tal forma que unan sus fuer-
zas con los hombres de buena volun-
tad que actúan bajo inspiraciones di-
versas y busquen con ellos la vigencia 
efectiva del respeto a la vida humana, 
a la dignidad personal, a la libertad, a 
la justicia y a la paz. 

En este contexto de apertura, respe-
to y unión de fuer/as con todos los 
ciudadanos para promover el bien co-
mún, la exhortación de la Iglesia a los 
católicos para que actúen en la vida 
pública y en la política, no pretende -
innecesario debería ser decirlo- con-
vertirla en un poder fáctico. 

Lo único que pretende es que «los 
católicos hagan valer el peso de su 
opinión -a lo que tienen todo el dere-
cho-, para que el poder político se 
ejerza con justicia y las leyes respon-
dan a las normas de la moral y el bien 
. común» (A.A., 14). 

E.B. 


	Los católicos en la política

