
Antón Donoso 

Julián Marías como discípulo 
de Unamuno 

A Julián Marías, justamente conocido como filósofo por derecho propio, se 
le considera un discípulo de su maestro José Ortega y Gasset, así como de otros 
antiguos alumnos de Ortega, Xavier Zubiri y José Gaos. Lo que no es tan sabi-
do, es que Marías se consideraba, además, un discípulo de Miguel de Unamu-
no. Este trabajo, en conmemoración del cincuentenario del fin de la vida mor-
tal de Unamuno, trata de dar una visión resumida de la naturaleza de la rela-
ción de Marías con Unamuno, mostrando que Marías no hubiera sido capaz de 
desarrollar su teoría de la persona humana hasta el nivel alcanzado en su prin-
cipal obra sistemática, la Antropología metafísica, sin haber adoptado como 
propia la pregunta básica de Unamuno: ¿Qué va a ser de mí? En lo que sigue no 
se intenta estudiar, sin embargo, dos cuestiones ligadas a la consideración de 
Marías corto discípulo de Unamuno, a saber, la relación del propio Ortega con 
Unamuno y una comparación de la interpretación de Marías con otras inter-
pretaciones de Unamuno. 

En el Prólogo a El existencialismo en España, escrito en Wellesley (Massa-
chusetts) en agosto de 1952, durante el primer curso cómo profesor en los Esta-
dos Unidos, Marías se sintió obligado a justificar por qué había incluido en el li-
bro un ensayo sobre Unamuno escrito hacía tanto -en 1938-, mientras todos 
los demás estaban recién acabados. Su justificación, en resumen, es que deseaba 
que sus lectores conociesen directamente la semilla de la que surgió su obra 
posterior y más madura sobre Unamuno, que supiesen que lo que años después 
de la muerte de Unamuno y de la redacción de su artículo se denominó novela 
existencial, había sido llamado novela existencial o personal por él ya en 1938, 
y que se diesen cuenta de que este género de novela, que luego se escribiría en 
otros lugares de Europa, se había cultivado muy tempranamente en España.1 

'Julián Marías: «Prólogo a El cxisiencialismo en España». Obras. Madrid: Revista de Occiden-
te, 1960. V, 213-216. Las referencias a otros escritos de las Obras se dan en el texto. 

Ver también: Julián Marías, «Presencia y ausencia del existencialismo en España». Obras.. V, 
217-231. Traducción al inglés de Janet Aronson Weiss: «Presence and Absence of Existentialism in 
Spain». Phihsophv and Phenomenological Research. 15 (1954-1955), 180-191. 

( nenia y Razón, núm. 22 
t.ncro-Abril 1986 



probablemente estaba en lo cierto. Pero el hecho mismo de que tuviera que ha-
blar de ello, indica que ahí late un problema interno, que afecta al sentido últi-
mo de la obra de Unamuno.» (III, 83). 

El joven Marías concluía que alguna relación parece existir entre la obra de 
Unamuno y la filosofía, pero que lo que sea tendrá que esperar su momento 
para recibir respuesta. Entretanto, una cosa no debe olvidarse y es que, quién 
fue Unamuno no está hecho y concluso. Ni él ni su obra están terminados, sino 
que dependen de otros para su conclusión, de personas aún por venir, porque el 
presente reobra sobre el pasado y lo hace ser de nuevo, no por sí, sino en el pre-
sente. «Lo que una cosa es, depende de lo que será, aunque parezca extraño». 
Después de todo, ¿no son Tales de Mileto y los otros pre-socráticos considera-
dos como filósofos a causa de Platón y Aristóteles, que vinieron después y que 
los reconocieron como tales? 

El sentido último de algunas de las intuiciones de Unamuno no será conoci-
do a menos que se saquen -si se sacan- sus consecuencias extremas. Así, una 
respuesta suficiente a la pregunta acerca de la relación de Unamuno con la filo-
sofía sólo se encontrará en el Unamuno que está por hacer. A sólo dos años del 
fin del tránsito terrenal de Unamuno era el momento de dar una respuesta a 
cuál de los Unamunos posibles será el que perdure entre nosotros. Que la res-
puesta esté en el futuro es la señal misma de la fecundidad, importancia y signi-
ficación de Unamuno. 

El más extenso ensayo acabado el día del fin de año de 1938 se divide en 
cuatro partes. La primera se enfrentaba con el problema que plantea Unamu-
no, y comprendía apartados sobre literatura y filosofía. La segunda trataba el 
tema de Unamuno, y analizaba la única cuestión, vida y razón, realidad y nove-
la. La tercera se centraba en lo que Marías denominaba novela «existencial», 
adelantándose al uso de este adjetivo por los críticos de después de la Segunda 
Guerra Mundial aplicado a escritores franceses, y hablaba de mundo y perso-
nas, biografías, novela psicológica, la anticipación imaginativa de la muerte, y 
el fondo de la persona humana. La cuarta y última parte del estudio trataba de 
Unamuno y la filosofía; comentaba el propósito de Unamuno, lo que la novela 
nos permite y no nos permite decir, la novela como método, y la relación de 
Unamuno con la filosofía.2 

2Leí José Ignacio Crujeiras, «Unamuno y la filosofía», Lagos, V, 14 (mayo-agosto 1977), 47-65, 
esperando encontrar un tratamiento del mismo tema abordado por Marías en la cuarta parte de «La 
obra de Unamuno. Un problema de filosofía». De hecho, el título del artículo y el de la cuarta parte 
son idénticos. Para mi sorpresa, el contenido era también idéntico, una transcripción palabra por 
palabra de la cuarta parte del artículo de Marías de 1938, con unas pocas omisiones y las llamadas a 
pie de página renumeradas. El artículo, presentado como obra dé un miembro de La Escuela de Fi-
losofía, Universidad La Salle (México), venía precedido de estas palabras: «Este trabajo es continua-
ción del que fue publicado en esta revista con el mismo título (n° 13,enero-abrilde 1977). En el mis-
mo se intentó hacer un breve recorrido sobre Don Miguel de Unamuno y su relación con la Filosofía 
que consideramos completar con el presente trabajo.» 



Al concluir, Marías escribía: 
La relación, pues, de la obra de Unamuno con la filosofía parece, por 

tanto, tan ineludible como íntima y esencial, pero al decir esto hemos 
afirmado implícitamente que no es filosofía en sentido estricto... Lo que sí 
se da en Unamuno con toda plenitud es el problematismo de la filosofía. 
Su obra entera está movida por él (...) Hasta el punto de que su pensa-
miento coincide con lo más fundamental de la marcha de la filosofía en el 
siglo XX, y en algún sentido se lo puede considerar como precursor (...) 

Unamuno es un ejemplo característico del pensador que tiene el senti-
do vivo de una realidad recién descubierta, pero carece de los instrumen-
tos intelectuales necesarios para penetrar en ella con la madurez de la fi-
losofía. Sus intuiciones, movidas por la necesidad de su angustia ante el 
problema (de la inmortalidad), son de honda perspicacia, pero se quedan 
en intuiciones. Unamuno nos muestra el espectáculo dramático y pro-
fundamente instructivo del hombre que aborda de un modo extrafilosófi-
co o, si se quiere, prefilosófico, el problema mismo de la filosofía (V, 
306-307). 
Tal como ya hiciera en el breve ensayo antes resumido, Marías preguntaba 

si Unamuno debía ser incluido en la historia de la filosofía o excluido de ella. Y 
respondía que eso depende de lo que se haga a partir de ahora con las posibili-
dades metafísicas latentes en sus intuiciones. Si no se realizan, Unamuno per-
manecerá en los márgenes de la filosofía, como muchos otros cuyas mentes es-
taban abiertas a los problemas de la filosofía pero que no tenían capacidad para 
tratarlos metafísicamente. Sobre todo para los españoles, tan pobres hasta hoy 
en obra filosófica, es importante realizar esas posibilidades metafísicas de pen-
samiento de Unamuno. El joven Marías hacía un llamamiento a sus compatrio-
tas, divididos por una feroz guerra civil, para que se hiciesen cargo de las impli-
caciones de la obra de Unamuno, casi como un legado nacional unificador, 
para filosofar y ocupar su puesto en las corrientes creadoras del siglo XX. 

Algunos meses más tarde, cuando la paz había sido restablecida en España, 
Marías volvió sobre este tema. Al releer su ensayo, lo encontró erizado de pro-
blemas, de temas sólo enunciados y que pedían tratamiento. A la vista de estos 
factores internos, y dada la circunstancia de que Marías, ex-soldado del bando 
derrotado y sospechoso como republicano, no podía esperar un puesto en la 
enseñanza oficial, el joven se dedicó a escribir libros para ganarse la vida.3 Con 
un libro, la Historia de la filosofía, ya concluido en 1940, Marías decidió desa-
rrollar las implicaciones de Unamuno, mejor que esperar a que otro lo hiciera. 
En octubre de 1942 acabó la última página de su libro Miguel de Unamuno. Su 
publicación, en 1943, le valió el prestigioso Premio Fastenrath, de la Real Aca-
demia, en 1949. El libro fue admirablemente traducido al inglés por Francés M. 
López-Morillas, y editado por la Harvard University Press en 1966. La obra si-
gue muy de cerca el esquema de partes dado al ensayo de 1938, con amplias 

3C/r. Antón Donoso. «Biography»:en Julián Marías. Boston: G. K, Hall, ! 983, 19-38. 



ilustraciones del pensamiento de Unamuno a partir de sus varias novelas. Al 
terminar el libro, Marías nos decía, creyó que se despedía de Unamuno en 
cuanto tema. No se daba cuenta de que volvería sobre el tema en varias ocasio-
nes, en incontables charlas universitarias y cursos académicos en Estados Uni-
dos, América del Sur y España, así como algunos ensayos publicados. 

En 1946 escribió un artículo, «Genio y figura de Miguel de Unamuno», in-
cluido luego en el volumen Filosofía española actual (1948) y en La escuela de 
Madrid (1959). Este estudio, más que el libro, situaba a Unamuno en su contex-
to histórico, y preguntaba, entre otras cosas: ¿Cómo han visto a Unamuno sus 
contemporáneos españoles, más concretamente, el hombre medio de su cir-
cunstancia? Debemos tener en cuenta, con respecto a Unamuno, que se trata de 
un autor que es un ingrediente esencial de su propio texto. Pese a que Unamu-
no citase continuamente a otros autores, no lo hacía para ganar su autoridad 
para lo que él decía, sino para buscar la compañía de personalidades afines a la 
suya. Este estudio era un esfuerzo por parte de Marías para ayudar a otros a leer 
a Unamuno eficazmente, reconstruyendo el mundo del autor y situándolo en 
su vida. Hablando hermenéuticamente, esta es la única forma correcta de inter-
pretar esos gestos humanos que son las palabras escritas (V, 261). 

Marías volvió sobre el tema de Unamuno en una conferencia que pronun-
ció en la Cátedra Pío XII de Bilbao, la ciudad natal de Unamuno, en febrero de 
1954, publicada con el título «Lo que ha quedado de Miguel de Unamuno» en 
La escuela de Madrid, en 1959. Al señalar que Unamuno había crecido en lu-
gar de disminuir como figura pública, intelectual y literaria desde su muerte, 
Marías estudiaba cómo habían visto a Unamuno las cinco generaciones de es-
pañoles que se habían sucedido entre 1881 y 1931, que son las que comprendía 
su vida, y cómo lo veían los que vivían en 1954. Ante todo, a Unamuno se le 
considera ahora como un novelista, mientras que durante su vida este género de 
su obra había sido virtualmente ignorado. Ahora se ve que en ellas es donde fue 
más original y creador y más interesante filosóficamente, pues ya en 1897 -
ocho años antes del nacimiento de Jean-Paul Sartre- anticipó la novela exis-
tencial. Y, sin duda, en este sentido Unamuno fue profetice cuando proclamó a 
sus lectores: «Cuando me creáis más muerto, retemblaré en vuetras manos». 
Porque hoy hace precisamente eso, porque forma parte de la realidad española, 
posibilitando a los españoles el descubrimiento de dimensiones insospechadas 
en sí mismo. Y, sin embargo, Unamuno es todavía en gran medida una posibili-
dad, que depende de nosotros, de nuestra actitud hacia él y de nuestra respues-
ta. De este modo, el Unamuno histórico, dado que la historia es siempre inter-
pretación y reinterpretación, depende de nosotros, los que le hemos sucedido 
en el tiempo. Podemos hacer de Unamuno otra persona, otras varias personas, 
además de lo que hizo él de sí mismo. Esta otra persona no está aún definida y 
acabada. Paradójicamente, gracias al uso de la razón, somos capaces de com-
prender su irracionalismo, que fue su más grave, aunque inevitable, error inte-
lectual. La historia ha seguido purificando y retinando a Unamuno, por tomar 
una analogía de la metalurgia. Por supuesto, no al Unamuno que fue, sino al 

 



Unamuno que quería perdurar entre nosotros incluso después de que la muerte 
lo hubiese apartado de nuestra vista. 

En un ensayo sobre «La voz de Unamuno y el problema de España», publi-
cado en 1962 en el volumen Los españoles (VII, 218-226), Marías volvía una 
vez más a Unamuno. Repitió que hoy se ve a Unamuno como uno de los nove-
listas contemporáneos más innovadores, y que es en sus novelas donde encon-
tramos su más original y fecunda filosofía. Marías dice sentir cierta responsabi-
lidad por esta actitud contemporánea respecto a Unamuno, sobre todo a conse-
cuencia de su temprano libro, aún muy juvenil de tono. 

La última vez -que yo sepa- que Unamuno fue el tema de una obra de Ma-
rías fue en 1964, el año del centenario de Unamuno*. En un ensayo titulado «La 
meditatio mortis, tema de nuestro tiempo», publicado en 1968 dentro del volu-
men titulado Nuevos ensayos de filosofía, Marías advirtió que los filósofos aún 
tienen pendiente tomarse en serio el tema de Unamuno, estén o no de acuerdo 
con él. La idea de Unamuno, expuesta por primera vez en 1905, era que la 
cuestión personal, para cada uno de nosotros, es: «¿Qué va a ser de mí cuando me 
muera?». Tras más de veinte años, Marías está aún sustancialmente de acuerdo 
con su afirmación, en el libro Miguel de Unamuno, de que Unamuno se acercó 
más a una visión filosófica de la vida al imaginarla en sus novelas, que tratando 
de pensar o razonar sobre ella en El sentimiento trágico de la vida. «La obra de, 
Unamuno, sobre todas sus novelas, ha sido la más profunda y perspicaz presen-
tación de la realidad de la muerte o del sentido de la vida perdurable.» (VIII, 
548). 

En la época en que Marías escribió su libro, comenta, era necesario elevar la 
obra de Unamuno al nivel de filosofía, un nivel intrínsecamente postulado por 
ella y al mismo tiempo negado y abandonado (VIII, 54). Esto es lo que hizo en 
aquel estudio, y resultó que ha sido «muy leído durante los últimos veinte años, 
un libro que ha condicionado decisivamente la imagen actual de Unamuno y la 
mayor parte de los estudios acerca de él escritos después.» (VIH, 547-548). Ya 
que no han surgido resultados «teoréticos» de otros a partir de este estudio pre-
cursor, Marías se sintió obligado a pedir una «segunda incorporación», una se-
gunda tentativa de elevar las obras de Unamuno al nivel de filosofía. Es decir, es 
necesario ahora que la teoría filosófica de la vida humana llegue a sus últimas 
consecuencias y no eluda un tratamiento adecuado del problema de la muerte y 
la inmortalidad. Sería un error fatal prescindir de tal exposición en el preciso 
momento en que estamos enfrentándonos filosóficamente a las cuestiones bási-
cas en una teoría de la vida humana. 

Cuando leí por vez primera el llamamiento de Marías en demanda de una 
segunda elevación de las obras de Unamuno a un nivel filosófico, no podía sa-
ber que el propio Marías estaba a punto de hacer precisamente eso. Lo mismo 

* Agregúese un estudio preliminar a Paz en la guerra (Bilbao 1982) y, sobre todo, el largo estudio 
«La pervivencia de Unamuno», introducción al Expediente administrativo de Don Miguel de Una-
muno (Madrid 1982). 

 



que empezó su libro dedicado al estudio de las implicaciones filosóficas de 
Unamuno porque no podía esperar a que alguien lo hiciera, Marías emprendió 
la escritura de una teoría de la vida humana que incluía el planteamiento de las 
preguntas decisivas en diciembre de 1968, y se dedicó a la tarea durante dieci-
séis meses seguidos, mejor que esperar a que tal teoría fuese propuesta por otro. 
El resultado, por supuesto, fue la Antropología metafísica. Casualmente, ésta 
fue, aproximadamente, la fecha de publicación de mi crítica de la traduccción 
al inglés de su Miguel de Unamuno, una recensión en la que yo reprochaba a 
Marías que no hubiese actualizado, en su «Preface to the American Edition», 
escrito en 1966, la observación que cierra su libro de 1943: hace demasiado 
poco tiempo de la muerte de Unamuno para decir quién puede llegar a ser a tra-
vés de la actualización por otros de las posibilidades existentes en sus obras. 
Puede que en 1943 fuera demasiado pronto para hacerlo, decía yo, pero no pa-
recía descabellado esperar una declaración al respecto en 1966.4 

Por aquel entonces, yo no había estudiado las obras de Marías lo bastante a 
fondo como para darme cuenta de que él mismo había estado continuamente 
sacando las conclusiones filosóficas implícitas en los escritos de Unamuno. La 
publicación de la Antropología metafísica suscitó mi entusiasta estudio de sus 
Obras, un estudio que me llevó a escribir el volumen Julián Marías, publicado 
en 1982 dentro de la Twayne's World Authors Series. En mi capítulo de eva-
luaciones de su pensamiento, escribí: «De lejos, la aportación más original y 
profunda de Marías a la teoría filosófica es su Antropología metafísica. Nos 
atreveríamos a decir que, si ésta fuese la única obra que hubiese escrito, le ase-
guraría un muy merecido prestigio como un pensador de visión profunda y an-
ticipadora. (...) Marías está verdaderamente en las fronteras de la antropología 
filosófica, y podría abrir camino a futuros desarrollos teóricos de la filosofía.5 

En otras palabras, la teoría de la vida humana que Marías reclamaba en 1964, 
fue expuesta en esta nueva obra. 

En palabras de Marías: «Este libro (la Antropología metafísica) ha sido pen-
sado a lo largo de veinte años; su tema me acompaña desde que inicié la explo-
ración filosófica de la realidad humana; como verá el lector, su tema es su 
mayor novedad intelectual: el descubrimiento de ese nivel de realidad que lla-
mo la estructura empírica de la vida humana.»6 Este descubrimiento surgió gra-
dualmente en el curso de los años, desde el primer libro de Marías, que presen-
taba el pasadp filosófico hasta el presente, su Historia de la filosofía, pasando 
por la específica puesta en marcha de la filosofía como teoría de la vida huma-
na, en su Introducción a la filosofía, y la visión de la vida en su concreción co-
lectiva, en La estructura, social, hasta el esfuerzo para entender la vida humana 

4Antón Donoso: «Review oí Miguel de Unamuno, by Julián Marías». International Philosophi-
cal Quarterly, 8 (1968), 477-480. 

'Antón Donoso. «Evaluations» en Julián Marías. Boston: G. K. Hall, 1983,126-127. 
6Julián Marías. Metaphysical Anthropology, «The Empirical Structure of Human Life.» Univer-

sity Park: The Pennsylvania State University Press 1971. Traducción al inglés de Francés M. Ló-
pez-Morillas. Original español en Obras, X, 11. 



en su efectiva estructura empírica tal como se materializa en la tierra a través 
del «hombre», en la Antropología metafísica, publicada en 1970 y traducida al 
inglés con su habitual maestría y publicada por la Pennsylvania State Universi-
ty Press en 1971. 

En sus dos capítulos finales, titulados «La mortalidad humana» y «Muerte y 
proyecto», encontramos el desarrollo de lo que estaba apuntado en 1947 en la 
Introducción a la filosofía, en el capítulo «El horizonte le las ultimidades», y en 
1955 en La estructura social, en los dos últimos capítulos, «La muerte y el valor 
de la vida» y «La perspectiva de las ultimidades». En los tres estudios, la in-
fluencia de Unamuno es evidente. Por ejemplo, en la Introducción a la filosofía 
Marías escribía:«(...) lo primero que es menester saber, aquello de que depende 
la vida en su integridad, en si eso que me pasa cuando muero es que no pasa 
nada, o bien me pasa haber muerto y, por tanto, haber quedado. En otros térmi-
nos, si el hombre, simplemente, deja de vivir, o si efectivamente muere.»1 Tam-
bién de esa fuente: «Como la muerte no es la aniquilación -lo más que cabría 
pensar es que esta se siga forzosamente de aquella-, la cuestión de la perviven-
cia queda abierta, (...) y el onus probandi no recae exclusivamente sobre el que 
afirma la inmortalidad, sino también -tal vez más aún- sobre el que la niega 
(...).»8 Finalmente, en él mismo libro: «El problema de la muerte y la perviven-
cia lleva necesariamente a preguntarse por el ser de la persona que vive y mue-
re, y por la Divinidad como fundamento suyo.»9 

El párrafo final de La estructura social se refiere a Unamuno. Marías escri-
be: 

«Aparte de lo que cada uno de nosotros piense, sienta y crea (acerca de 
si la muerte es el fin de toda existencia o la puerta a otra existencia), hay 
una vigencia del tiempo, con la cual todos nos encontramos (en nuestras 
sociedades respectivas), con la cual tenemos que hacer nuestra vida. 
¿Cómo está nuestro mundo -no ya nosotros- frente a la muerte, la aniqui-
lación, la inmortalidad? ¿En qué medida se desinteresa, se angustia, duda, 
confía en la vida perdurable? Con profundo acierto, Unamuno tituló su 
libro Del sentimiento trágico de la vida en los hombres y en los pueblos; 
porque acaso los tiene un pueblo, pese a que carezcan de él muchos de sus 
hombres, o lo sienten algunos individuos, extranjeros en medio de un 
pueblo que ni siquiera lo sospecha. Hay que investigar, con más escrupu-
losidad y rigor que en cualquier otro punto, cuál es el estado, vigor y au-
tenticidad de las vigencias. Porque aquí se encuentra la clave de la bóve-
da, y sólo si la claridad llega hasta aquí se puede uno preguntar en serio 
por una estructura social.»10 

'Julián Marías. Reason and Life, The Introduction lo Philosophy. New Haven: Yale University 
Press, 1956. 376, Traducción.ál inglés de Kenneth S. Reid y Edward Sarmiento. Los subrayados en 
el original. Original español en Obras, II, 342. 

&Ibid., 378. Oroginal español, íbid., 344. 
9Ibid.. 279-380. Original español, ibid., 346. 
10Julián Marías. La estructura social. Obras, VI, 404. La traducción por Raley de esta obra apa-

recerá como The Structure ofSociety, publicada por la University of Alabama Press en 1986. 

 



Las dos preguntas radicales e inseparables cuya respuesta tentativa consti-
tuía la Antropología metafísica de Marías eran: ¿Quién soy yo? y ¿Qué va a ser 
de mí? En efecto, «la articulación del 'quién' y el 'qué' es precisamente el pro-
blema de la vida personal.»" «Descriptivamente me descubro, a la vez, como 
criatura y como vocado a la perduración, cuando no me miro como cosa, sino 
como persona proyectiva, viniente, como un quién que tiene que articularse 
con un qué haciendo su vida.»12 Entonces, la cuestión decisiva es: ¿Qué va a ser 
de mí?, pues sólo con esta respuesta cobrará sentido la otra pregunta: ¿Quién 
soy yo?13 Marías escribe: «La persona humana aparece como criatura, de reali-
dad recibida pero nueva e irreductible, menesterosa e indigente, consignada a 
una estructura empírica y vocada a la mortalidad, pero consistente en espera 
incesante: un proyecto perdurable que lucha con la muerte. 'Lo que' yo soy es 
mortal, pero 'quien' yo soy consiste en pretender ser inmortal y no poder imagi-
narse como no siéndolo (...)»14 Es más: «Tenemos que vivir en la inseguridad, y 
todo intento de eliminarla, en un sentido o en otro, o es una deslealtad intelec-
tual o es un acto de fe.»15 

He tratado de documentar a partir de las obras de Marías su reconocimiento 
de que es un discípulo de Unamuno. Desde luego, como el propio Marías dijo, 
«(...) no ha sido nunca especialmente 'unamuniano', ciertamente no en el sen-
tido en que ha sido 'orteguiano'». Sin embargo, creo que Harold Raley tiene ra-
zón cuando concluye que «(...) la influencia de Unamuno en Marías fue tan de-
cisiva y duradera (aunque no tan evidente) como la de Ortega.»16 Podría decirse 
que Unamuno suministró a Marías las preguntas últimas, mientras que Ortega 
le dio el método para responderlas. La condición de discípulo de Marías es de 
interés precisamente por la razón que dio tan atinadamente en el «Prologue to 
the English Edition» de su Introducción a la filosofía: 

«La genealogía intelectual es decisiva, porque la vida intelectual se 
hace en comunidad; pero en ella, al contrario que en la vida civil, es el 
hijo quien reconoce al padre. (...) Por eso, la relación de un pensamiento 
con el de un maestro podría reducirse a esta fórmula, que es válida para la 
relación de cualquier filosofía con todo el pasado filosófico: inexplicable 
sin él, irreductible a él.»17 

A.D. 

1 'Julián Marías. MetaphysicalAnthropology, 36. Original español, en Obras, X, 38. 
ulbid., 264-265. Original español en Obras, X, 215. 
1 *lbid., 259. Original español en Obras, X, 210. 
t4Ibid, 265. Original español en Obras, X, 215. 
1 slbid., 267. Original español en Obras, X, 217. 
16Harold Raley. Responsible Vision: The Philosophy of Julián Marías. Clear Creek, Indiana: 

The American Hispanist, 1980, 30. Traducción al español de César Armando Gómez. La visión 
responsable- la filosofía de Julián Marías. Madrid: Espasa-Calpe, 1977,58. 

17Julián Marías. «Prologue to the English Edition». Reason\and Life. The Introduction to Philo-
sophv. New Haven: Yale University Press, IX. Original español, «Prólogo a las ediciones americana 
e inglesa», Obras, II, XXIII. 

 


