Anton Donoso

Julian Marias como discipulo
de Unamuno

A Julian Marias, justamente conocido como filésofo por derecho propio, se
le considera un discipulo de su maestro José Ortega y Gasset, asi como de otros
antiguos alumnos de Ortega, Xavier Zubiri y José¢ Gaos. Lo que no es tan sabi-
do, es que Marias se consideraba, ademas, un discipulo de Miguel de Unamu-
no. Este trabajo, en conmemoracion del cincuentenario del fin de la vida mor-
tal de Unamuno, trata de dar una vision resumida de la naturaleza de la rela-
cién de Marias con Unamuno, mostrando que Marias no hubiera sido capaz de
desarrollar su teoria de la persona humana hasta el nivel alcanzado en su prin-
cipal obra sistematica, la Antropologia metafisica, sin haber adoptado como
propia la pregunta basica de Unamuno: ;Qué va a ser de mi? En lo que sigue no
se intenta estudiar, sin embargo, dos cuestiones ligadas a la consideracion de
Marias corto discipulo de Unamuno, a saber, la relacion del propio Ortega con
Unamuno y una comparacion de la interpretacion de Marias con otras inter-
pretaciones de Unamuno.

En el Prologo a El existencialismo en Esparia, escrito en Wellesley (Massa-
chusetts) en agosto de 1952, durante el primer curso como profesor en los Esta-
dos Unidos, Marias se sinti6 obligado a justificar por qué habia incluido en el li-
bro un ensayo sobre Unamuno escrito hacia tanto -en 1938-, mientras todos
los demas estaban recién acabados. Su justificacion, en resumen, es que deseaba
que sus lectores conociesen directamente la semilla de la que surgi6é su obra
posterior y mas madura sobre Unamuno, que supiesen que lo que afios después
de la muerte de Unamuno y de la redaccion de su articulo se denomin6 novela
existencial, habia sido 1lamado novela existencial o personal por €l ya en 1938,
y que se diesen cuenta de que este género de novela, que luego se escribiria en
otros lugares de Europa, se habia cultivado muy tempranamente en Espaiia.'

'Julidn Marias: «Prologo a El cxisiencialismo en Espariay. Obras. Madrid: Revista de Occiden-
te, 1960. V, 213-216. Las referencias a otros escritos de las Obras se dan en el texto.

Ver también: Julian Marias, «Presencia y ausencia del existencialismo en Espafia». Obras.. V,
217-231. Traduccion al inglés de Janet Aronson Weiss: «Presence and Absence of Existentialism in
Spainy. Phihsophv and Phenomenological Research. 15 (1954-1955), 180-191.

( nenia y Razén, nam. 22
t.ncro-Abril 1986



probablemente estaba en lo cierto. Pero el hecho mismo de que tuviera que ha-
blar de ello, indica que ahi late un problema interno, que afecta al sentido ulti-
mo de la obra de Unamuno.» (111, 83).

El joven Marias concluia que alguna relacion parece existir entre la obra de
Unamuno y la filosofia, pero que lo que sea tendra que esperar su momento
para recibir respuesta. Entretanto, una cosa no debe olvidarse y es que, quién
fue Unamuno no estd hecho y concluso. Ni él ni su obra estan terminados, sino
que dependen de otros para su conclusion, de personas ain por venir, porque el
presente reobra sobre el pasado y lo hace ser de nuevo, no por si, sino en el pre-
sente. «Lo que una cosa es, depende de lo que serd, aunque parezca extrafio».
Después de todo, ;no son Tales de Mileto y los otros pre-socraticos considera-
dos como filésofos a causa de Platon y Aristoteles, que vinieron después y que
los reconocieron como tales?

El sentido ultimo de algunas de las intuiciones de Unamuno no sera conoci-
do a menos que se saquen -si se sacan- sus consecuencias extremas. Asi, una
respuesta suficiente a la pregunta acerca de la relacion de Unamuno con la filo-
sofia solo se encontrara en el Unamuno que esta por hacer. A so6lo dos afios del
fin del transito terrenal de Unamuno era el momento de dar una respuesta a
cual de los Unamunos posibles sera el que perdure entre nosotros. Que la res-
puesta esté en el futuro es la sefial misma de la fecundidad, importancia y signi-
ficacion de Unamuno.

El mas extenso ensayo acabado el dia del fin de afio de 1938 se divide en
cuatro partes. La primera se enfrentaba con el problema que plantea Unamu-
no, y comprendia apartados sobre literatura y filosofia. La segunda trataba el
tema de Unamuno, y analizaba la tinica cuestion, vida y razoén, realidad y nove-
la. La tercera se centraba en lo que Marias denominaba novela «existencial»,
adelantandose al uso de este adjetivo por los criticos de después de la Segunda
Guerra Mundial aplicado a escritores franceses, y hablaba de mundo y perso-
nas, biografias, novela psicologica, la anticipacion imaginativa de la muerte, y
el fondo de la persona humana. La cuarta y ultima parte del estudio trataba de
Unamuno y la filosofia; comentaba el propodsito de Unamuno, lo que la novela
nos permite y no nos permite decir, la novela como método, y la relacion de
Unamuno con la filosofia.”

2Lef José Ignacio Crujeiras, «Unamuno y la filosofia», Lagos, V, 14 (mayo-agosto 1977), 47-65,
esperando encontrar un tratamiento del mismo tema abordado por Marias en la cuarta parte de «La
obra de Unamuno. Un problema de filosofia». De hecho, el titulo del articulo y el de la cuarta parte
son idénticos. Para mi sorpresa, el contenido era también idéntico, una transcripcion palabra por
palabra de la cuarta parte del articulo de Marias de 1938, con unas pocas omisiones y las llamadas a
pie de pagina renumeradas. El articulo, presentado como obra dé un miembro de La Escuela de Fi-
losofia, Universidad La Salle (México), venia precedido de estas palabras: «Este trabajo es continua-
cion del que fue publicado en esta revista con el mismo titulo (n°® 13,enero-abrilde 1977). En el mis-
mo se intentd hacer un breve recorrido sobre Don Miguel de Unamuno y su relacion con la Filosofia
que consideramos completar con el presente trabajo.»



Al concluir, Marias escribia:

La relacion, pues, de la obra de Unamuno con la filosofia parece, por
tanto, tan ineludible como intima y esencial, pero al decir esto hemos
afirmado implicitamente que no es filosofia en sentido estricto... Lo que si
se da en Unamuno con toda plenitud es el problematismo de la filosofia.

Su obra entera esta movida por ¢l (...) Hasta el punto de que su pensa-
miento coincide con lo mas fundamental de la marcha de la filosofia en el
siglo XX, y en algtn sentido se lo puede considerar como precursor (...)

Unamuno es un ejemplo caracteristico del pensador que tiene el senti-
do vivo de una realidad recién descubierta, pero carece de los instrumen-
tos intelectuales necesarios para penetrar en ella con la madurez de la fi-
losofia. Sus intuiciones, movidas por la necesidad de su angustia ante el
problema (de la inmortalidad), son de honda perspicacia, pero se quedan
en intuiciones. Unamuno nos muestra el espectaculo dramatico y pro-
fundamente instructivo del hombre que aborda de un modo extrafilosofi-
co o, si se quiere, prefilosofico, el problema mismo de la filosofia (V,
306-307).

Tal como ya hiciera en el breve ensayo antes resumido, Marias preguntaba
si Unamuno debia ser incluido en la historia de la filosofia o excluido de ella. Y
respondia que eso depende de lo que se haga a partir de ahora con las posibili-
dades metafisicas latentes en sus intuiciones. Si no se realizan, Unamuno per-
manecera en los margenes de la filosofia, como muchos otros cuyas mentes es-
taban abiertas a los problemas de la filosofia pero que no tenian capacidad para
tratarlos metafisicamente. Sobre todo para los espafioles, tan pobres hasta hoy
en obra filosofica, es importante realizar esas posibilidades metafisicas de pen-
samiento de Unamuno. El joven Marias hacia un llamamiento a sus compatrio-
tas, divididos por una feroz guerra civil, para que se hiciesen cargo de las impli-
caciones de la obra de Unamuno, casi como un legado nacional unificador,
para filosofar y ocupar su puesto en las corrientes creadoras del siglo XX.

Algunos meses mas tarde, cuando la paz habia sido restablecida en Espafia,
Marias volvid sobre este tema. Al releer su ensayo, lo encontré erizado de pro-
blemas, de temas solo enunciados y que pedian tratamiento. A la vista de estos
factores internos, y dada la circunstancia de que Marias, ex-soldado del bando
derrotado y sospechoso como republicano, no podia esperar un puesto en la
ensefianza oficial, el joven se dedico a escribir libros para ganarse la vida.> Con
un libro, la Historia de la filosofia, ya concluido en 1940, Marias decidio desa-
rrollar las implicaciones de Unamuno, mejor que esperar a que otro lo hiciera.
En octubre de 1942 acabd la ultima pagina de su libro Miguel de Unamuno. Su
publicacion, en 1943, le valio el prestigioso Premio Fastenrath, de la Real Aca-
demia, en 1949. El libro fue admirablemente traducido al inglés por Francés M.
Lopez-Morillas, y editado por la Harvard University Press en 1966. La obra si-
gue muy de cerca el esquema de partes dado al ensayo de 1938, con amplias

3C/r. Anton Donoso. «Biography»:en Julidn Marias. Boston: G. K, Hall, ! 983, 19-38.



ilustraciones del pensamiento de Unamuno a partir de sus varias novelas. Al
terminar el libro, Marias nos decia, creyd que se despedia de Unamuno en
cuanto tema. No se daba cuenta de que volveria sobre el tema en varias ocasio-
nes, en incontables charlas universitarias y cursos académicos en Estados Uni-
dos, América del Sur y Espatia, asi como algunos ensayos publicados.

En 1946 escribid un articulo, «Genio y figura de Miguel de Unamuno, in-
cluido luego en el volumen Filosofia espariola actual (1948) y en La escuela de
Madrid (1959). Este estudio, mas que el libro, situaba a Unamuno en su contex-
to historico, y preguntaba, entre otras cosas: ;Como han visto a Unamuno sus
contemporaneos espafioles, mas concretamente, ¢l hombre medio de su cir-
cunstancia? Debemos tener en cuenta, con respecto a Unamuno, que se trata de
un autor que es un ingrediente esencial de su propio texto. Pese a que Unamu-
no citase continuamente a otros autores, no lo hacia para ganar su autoridad
para lo que ¢l decia, sino para buscar la compaiia de personalidades afines a la
suya. Este estudio era un esfuerzo por parte de Marias para ayudar a otros a leer
a Unamuno eficazmente, reconstruyendo el mundo del autor y situandolo en
su vida. Hablando hermenéuticamente, esta es la Gnica forma correcta de inter-
pretar esos gestos humanos que son las palabras escritas (V, 261).

Marias volvio sobre el tema de Unamuno en una conferencia que pronun-
ci6 en la Catedra Pio XII de Bilbao, la ciudad natal de Unamuno, en febrero de
1954, publicada con el titulo «Lo que ha quedado de Miguel de Unamuno» en
La escuela de Madrid, en 1959. Al sefialar que Unamuno habia crecido en lu-
gar de disminuir como figura publica, intelectual y literaria desde su muerte,
Marias estudiaba como habian visto a Unamuno las cinco generaciones de es-
pafioles que se habian sucedido entre 1881 y 1931, que son las que comprendia
su vida, y como lo veian los que vivian en 1954. Ante todo, a Unamuno se le
considera ahora como un novelista, mientras que durante su vida este género de
su obra habia sido virtualmente ignorado. Ahora se ve que en ellas es donde fue
mas original y creador y mas interesante filoséficamente, pues ya en 1897 -
ocho afos antes del nacimiento de Jean-Paul Sartre- anticip6 la novela exis-
tencial. Y, sin duda, en este sentido Unamuno fue profetice cuando proclamo6 a
sus lectores: «Cuando me creais mas muerto, retemblaré en vuetras manosy.
Porque hoy hace precisamente eso, porque forma parte de la realidad espafiola,
posibilitando a los espafioles el descubrimiento de dimensiones insospechadas
en si mismo. Y, sin embargo, Unamuno es todavia en gran medida una posibili-
dad, que depende de nosotros, de nuestra actitud hacia él y de nuestra respues-
ta. De este modo, el Unamuno historico, dado que la historia es siempre inter-
pretacion y reinterpretacion, depende de nosotros, los que le hemos sucedido
en el tiempo. Podemos hacer de Unamuno otra persona, otras varias personas,
ademas de lo que hizo ¢l de si mismo. Esta otra persona no esta atin definida y
acabada. Paraddjicamente, gracias al uso de la razén, somos capaces de com-
prender su irracionalismo, que fue su mas grave, aunque inevitable, error inte-
lectual. La historia ha seguido purificando y retinando a Unamuno, por tomar
una analogia de la metalurgia. Por supuesto, no al Unamuno que fue, sino al



Unamuno que queria perdurar entre nosotros incluso después de que la muerte
lo hubiese apartado de nuestra vista.

En un ensayo sobre «La voz de Unamuno y el problema de Espafia», publi-
cado en 1962 en el volumen Los esparioles (VII, 218-226), Marias volvia una
vez mas a Unamuno. Repitid que hoy se ve a Unamuno como uno de los nove-
listas contemporaneos mas innovadores, y que es en sus novelas donde encon-
tramos su mas original y fecunda filosofia. Marias dice sentir cierta responsabi-
lidad por esta actitud contemporanea respecto a Unamuno, sobre todo a conse-
cuencia de su temprano libro, ain muy juvenil de tono.

La ultima vez -que yo sepa- que Unamuno fue el tema de una obra de Ma-
rias fue en 1964, el afio del centenario de Unamuno*. En un ensayo titulado «La
meditatio mortis, tema de nuestro tiempoy, publicado en 1968 dentro del volu-
men titulado Nuevos ensayos de filosofia, Marias advirtié que los filosofos atin
tienen pendiente tomarse en serio el tema de Unamuno, estén o no de acuerdo
con ¢l. La idea de Unamuno, expuesta por primera vez en 1905, era que la
cuestion personal, para cada uno de nosotros, es: «;Qué va a ser de mi cuando me
muera?». Tras mas de veinte afios, Marias esta atin sustancialmente de acuerdo
con su afirmacion, en el libro Miguel de Unamuno, de que Unamuno se acerco
mas a una vision filoséfica de la vida al imaginarla en sus novelas, que tratando
de pensar o razonar sobre ella en E/ sentimiento tragico de la vida. «La obra de,
Unamuno, sobre todas sus novelas, ha sido la mas profunda y perspicaz presen-
tacion de la realidad de la muerte o del sentido de la vida perdurable.» (VIII,
548).

En la época en que Marias escribi6 su libro, comenta, era necesario elevar la
obra de Unamuno al nivel de filosofia, un nivel intrinsecamente postulado por
ella y al mismo tiempo negado y abandonado (VIII, 54). Esto es lo que hizo en
aquel estudio, y resulté que ha sido «muy leido durante los tltimos veinte afios,
un libro que ha condicionado decisivamente la imagen actual de Unamuno y la
mayor parte de los estudios acerca de €l escritos después.» (VIH, 547-548). Ya
que no han surgido resultados «teoréticos» de otros a partir de este estudio pre-
cursor, Marias se sintio obligado a pedir una «segunda incorporaciony, una se-
gunda tentativa de elevar las obras de Unamuno al nivel de filosofia. Es decir, es
necesario ahora que la teoria filosofica de la vida humana llegue a sus ultimas
consecuencias y no eluda un tratamiento adecuado del problema de la muerte y
la inmortalidad. Seria un error fatal prescindir de tal exposicion en el preciso
momento en que estamos enfrentandonos filosoficamente a las cuestiones basi-
cas en una teoria de la vida humana.

Cuando lei por vez primera ¢l llamamiento de Marias en demanda de una
segunda elevacion de las obras de Unamuno a un nivel filosofico, no podia sa-
ber que el propio Marias estaba a punto de hacer precisamente eso. Lo mismo

* Agreguese un estudio preliminar a Paz en la guerra (Bilbao 1982) y, sobre todo, el largo estudio
«La pervivencia de Unamunoy, introduccion al Expediente administrativo de Don Miguel de Una-
muno (Madrid 1982).



que empezo su libro dedicado al estudio de las implicaciones filoséficas de
Unamuno porque no podia esperar a que alguien lo hiciera, Marias emprendio
la escritura de una teoria de la vida humana que incluia el planteamiento de las
preguntas decisivas en diciembre de 1968, y se dedico a la tarea durante dieci-
séis meses seguidos, mejor que esperar a que tal teoria fuese propuesta por otro.
El resultado, por supuesto, fue la Antropologia metafisica. Casualmente, ésta
fue, aproximadamente, la fecha de publicacion de mi critica de la traducccion
al inglés de su Miguel de Unamuno, una recension en la que yo reprochaba a
Marias que no hubiese actualizado, en su «Preface to the American Editiony,
escrito en 1966, la observacion que cierra su libro de 1943: hace demasiado
poco tiempo de la muerte de Unamuno para decir quién puede llegar a ser a tra-
vés de la actualizacion por otros de las posibilidades existentes en sus obras.
Puede que en 1943 fuera demasiado pronto para hacerlo, dema YO, pero no pa-
recia descabellado esperar una declaracion al respecto en 1966

Por aquel entonces, yo no habia estudiado las obras de Marias lo bastante a
fondo como para darme cuenta de que €l mismo habia estado continuamente
sacando las conclusiones filosoficas implicitas en los escritos de Unamuno. La
publicacion de la Antropologia metafisica suscitd mi entusiasta estudio de sus
Obras, un estudio que me llevo a escribir el volumen Julian Marias, publicado
en 1982 dentro de la Twayne's World Authors Series. En mi capitulo de eva-
luaciones de su pensamiento, escribi: «De lejos, la aportacion mas original y
profunda de Marias a la teoria filosofica es su Antropologia metafisica. Nos
atreveriamos a decir que, si ésta fuese la unica obra que hubiese escrito, le ase-
guraria un muy merecido prestigio como un pensador de vision profunda y an-
ticipadora. (...) Marias esta verdaderamente en las fronteras de la antropologla
filosofica, y podria abrir camino a futuros desarrollos tedricos de la filosofia.’
En otras palabras, la teoria de la vida humana que Marias reclamaba en 1964,
fue expuesta en esta nueva obra.

En palabras de Marias: «Este libro (la Antropologia metafisica) ha sido pen-
sado a lo largo de veinte afios; su tema me acompaiia desde que inicié la explo-
racion filosofica de la realidad humana; como vera el lector, su tema es su
mayor novedad intelectual: el descubnmlento de ese nivel de realidad que lla-
mo la estructura empirica de la vida humana.»® Este descubrimiento surgié gra-
dualmente en el curso de los afios, desde el primer libro de Marias, que presen-
taba el pasadp filosofico hasta el presente, su Historia de la filosofia, pasando
por la especifica puesta en marcha de la filosofia como teoria de la vida huma-
na, en su Introduccion a la filosofia, y 1a vision de la vida en su concrecion co-
lectiva, en La estructura, social, hasta el esfuerzo para entender la vida humana

*Ant6n Donoso: «Review of Miguel de Unamuno, by Julian Mariasy. International Philosophi-
cal Quarterly, 8 (1968), 477-480.

'Antén Donoso. «Evaluations» en Julian Marias. Boston: G. K. Hall, 1983,126-127.

®Julian Marias. Metaphysical Anthropology, «The Empirical Structure of Human Life.» Univer-
sity Park: The Pennsylvania State University Press 1971. Traduccioén al inglés de Francés M. Lo-
pez-Morillas. Original espanol en Obras, X, 11.



en su efectiva estructura empirica tal como se materializa en la tierra a través
del «<hombrey, en la Antropologia metafisica, publicada en 1970 y traducida al
inglés con su habitual maestria y publicada por la Pennsylvania State Universi-
ty Press en 1971.

En sus dos capitulos finales, titulados «L.a mortalidad humana» y «Muerte y
proyectoy, encontramos ¢l desarrollo de lo que estaba apuntado en 1947 en la
Introduccion a la filosofia, en el capitulo «El horizonte le las ultimidades», y en
1955 en La estructura social, en los dos tltimos capitulos, «La muerte y el valor
de la vida» y «La perspectiva de las ultimidades». En los tres estudios, la in-
fluencia de Unamuno es evidente. Por ejemplo, en la Introduccion a la filosofia
Marias escribia:«(...) lo primero que es menester saber, aquello de que depende
la vida en su integridad, en si eso que me pasa cuando muero es que no pasa
nada, o bien me pasa haber muerto y, por tanto, haber quedado. En otros térmi-
nos, si el hombre, simplemente, deja de vivir, o si efectivamente muere.»’ Tam-
bién de esa fuente: «Como la muerte no es la aniquilacion -lo mas que cabria
pensar es que esta se siga forzosamente de aquella-, la cuestion de la perviven-
cia queda abierta, (...) y el onus probandi no recae exclusivamente sobre el que
aﬁrma la 1nrn0rtahdad sino también -tal vez mas aun- sobre el que la niega
(...)»* Finalmente, en &l mismo libro: «El problema de la muerte y la perviven-
cia lleva necesariamente a preguntarse por el ser de la persona que vive y mue-
re, y por la Divinidad como fundamento suyo.»’

El parrafo final de La estructura social se refiere a Unamuno. Marias escri-
be:

«Aparte de lo que cada uno de nosotros piense, sienta y crea (acerca de

si la muerte es el fin de toda existencia o la puerta a otra existencia), hay
una vigencia del tiempo, con la cual todos nos encontramos (en nuestras
sociedades respectivas), con la cual tenemos que hacer nuestra vida.
(Coémo esta nuestro mundo -no ya nosotros- frente a la muerte, la aniqui-
lacion, la inmortalidad? ;En qué medida se desinteresa, se angustia, duda,
confia en la vida perdurable? Con profundo acierto, Unamuno titul6 su
libro Del sentimiento tragico de la vida en los hombres y en los pueblos;
porque acaso los tiene un pueblo, pese a que carezcan de él muchos de sus
hombres, o lo sienten algunos individuos, extranjeros en medio de un
pueblo que ni siquiera lo sospecha. Hay que investigar, con mas escrupu-
losidad y rigor que en cualquier otro punto, cual es el estado, vigor y au-
tenticidad de las vigencias. Porque aqui se encuentra la clave de la bove-
da, y soélo si la claridad lleoga hasta aqui se puede uno preguntar en serio
por una estructura social.»'

'Julian Marias. Reason and Life, The Introduction lo Philosophy. New Haven: Yale University
Press, 1956. 376, Traduccion.al inglés de Kenneth S. Reid y Edward Sarmiento. Los subrayados en
el original. Original espafiol en Obras, 11, 342.

&Ibid., 378. Oroginal espaiiol, ibid., 344,

glbzd 279-380. Original espaiiol, zbza’ 346.

Julidn Marfas. La estructura social. Obrm VI, 404. La traduccion por Raley de esta obra apa-
recera como The Structure ofSociety, publicada por la University of Alabama Press en 1986.



Las dos preguntas radicales e inseparables cuya respuesta tentativa consti-
tuia la Antropologia metafisica de Marias eran: ;Quién soy yo? y ;Qué va a ser
de mi? En efecto, «la articulacion del 'quién' y el 'qué' es precisamente el pro-
blema de la vida personal.»" «Descriptivamente me descubro, a la vez, como
criatura 'y como vocado a la perduracion, cuando no me miro como cosa, Sino
como persona proyectiva, V1mente COmo un quién que tiene que articularse
con un qué haciendo su vida.»' Entonces la cuestion decisiva es: ;Qué va a ser
de mi?, > pues s6lo con esta respuesta cobraré sentido la otra pregunta: ;Quién
soy yo?"* Marias escribe: «La persona humana aparece como criatura, de reali-
dad recibida pero nueva e irreductible, menesterosa ¢ indigente, consignada a
una estructura empirica y vocada a la mortalidad, pero consistente en espera
incesante: un proyecto perdurable que lucha con la muerte. 'Lo que' yo soy es
mortal, pero 'quien' yo soy cons1ste en pretender ser inmortal y no poder imagi-
narse como no siéndolo (...»"* Es més: «Tenemos que vivir en la inseguridad, y
todo intento de eliminarla, en un sentido o en otro, o es una deslealtad intelec-
tual o es un acto de fe"

He tratado de documentar a partir de las obras de Marias su reconocimiento
de que es un discipulo de Unamuno. Desde luego, como el propio Marias dijo,
«(...) no ha sido nunca especialmente 'unamuniano', ciertamente no en el sen-
tido en que ha sido 'orteguiano'y. Sin embargo, creo que Harold Raley tiene ra-
z6n cuando concluye que «(...) la influencia de Unamuno en Mar1as fue tan de-
cisiva y duradera (aunque no tan evidente) como la de Ortega.»'® Podria decirse
que Unamuno suministrd a Marias las preguntas tltimas, mientras que Ortega
le dio el método para responderlas. La condicion de discipulo de Marias es de
interés precisamente por la razon que dio tan atinadamente en el «Prologue to
the English Edition» de su Introduccion a la filosofia:

«La genealogia intelectual es decisiva, porque la vida intelectual se
hace en comunidad; pero en ella, al contrario que en la vida civil, es el
hijo quien reconoce al padre. (...) Por eso, la relacién de un pensamiento
con el de un maestro podria reducirse a esta formula, que es valida para la
relacion de cualquier ﬁlosoﬁa con todo el pasado filosofico: iexplicable
sin &, irreductible a él»'’

A.D.

!'Julidn Marias. MetaphysicalAnthropology, 36. Original espaiiol, en Obras, X, 38.
"lbzd 264-265. Original espafiol en Obras, X, 215.
*lbzd 259. Original espafiol en Obras, X, 210.
t"[bzd 265. Original espafiol en Obras, X, 215.
Ylbza’ 267. Original espafiol en Obras, X 217.
'Harold Raley. Responsible Vision: T he Philosophy of Julian Marias. Clear Creek, Indiana:
The American Hispanist, 1980, 30. Traduccion al espafiol de César Armando Goémez. La vision
resplgnsable- la filosofia de Julidn Marias. Madrid: Espasa-Calpe, 1977,58.
Julian Marias. «Prologue to the English Edition». Reason\and Life. The Introduction to Philo-
sophv. New Haven: Yale University Press, IX. Original espafiol, «Prologo a las ediciones americana
e inglesa», Obras, 11, XXIII.



