El libro del bimestre

Antropologia metafisica

JULIAN MARIAS: Antropologia metafisica. .Madrid, Alianza Editorial, 1983,

224 pags.

Una antropologia desde la metafisica,
tal es el contenido de este libro capital
de Julian Marias. Publicado por vez pri-
mera en 1970, la reciente edicion, apare-
cida en la coleccion Alianza Universidad,
contiene ademas un interesante prélogo
en el que el autor nos cuenta la historia y
el significado del que considera como el
libro méas importante de su trayectoria
intelectual.

Comienza recordando Marias, en el pro-
logo, que cada libro ocupa un lugar muy
preciso en la obra de un autor, que al-
gunos pueden tener una larga gestacion,
que s6lo después de haber escrito otros
antes —jalones de cierto nivel que con
ellos se va conquistando— se pueden es-
cribir aquéllos, y que éste es el caso del
que nos ocupa aqui. «Este libro ha sido
pensado a lo largo de veinte afios; su tema
me acompafia desde que inicié la explo-
racion filosofica de la realidad humana»,
escribi6 en el prélogo de 1970.

En efecto, en su Introduccién a la fi-
losofia Marias se encontr6 ya con que entre
la teoria de la vida humana de su maestro
Ortega y la comprension efectiva de la vida
de cada hombre o mujer faltaba la
elaboracion y desarrollo de un concepto
intermediario que permitiera pasar de la
teoria general a la realidad concreta, o,
dicho con sus propias palabras, que
permitiera dar «el paso que su pensa-

Cuentay Razén, n.° 13
Septiembre-Octubre 1983

miento requeria para poder articular la
estructura analitica de la vida humana
con el conocimiento inmediato, concreto,
circunstancial, de cada vida». Este concepto
fundamental elaborado por Marias es el
gue denomina «estructura empirica de la
vida humana y trata en extenso en esta
Antropologia.

Pero antes de entrar en su contenido
es necesario pararse un momento en las
palabras transcritas mas arriba, porque
son decisivas para entender no solo este
libro, sino también el resto de la obra ya
amplisima de Marias. Sobre todo: «El paso
que su pensamiento requeria.» Declaran
que la Antropologia tiene sus raices
inmediatas en la filosofia de Ortega, que
viene de ella, pero va méas alla, la
completa y, al hacerlo, reobra sobre ella,
la carga de virtualidades, es decir, aumenta
las posibilidades y el alcance de la filosofia
coman.

Creo que, salvo contadisimas excepcio-
nes, nunca se ha entendido rectamente,
0 no se ha querido entender, el significado
de la insélita, ejemplar y muchas veces
proclamada filiacion intelectual de Marias
respecto de Ortega. La causa de ello se
encuentra en que tampoco se ha prestado
suficiente atencién al hecho de que la fi-
losofia del maestro naci6 de la necesidad
de resolver «el problema de Espafia», de
que éste fue el problema esencial que



movilizé su pensamiento, el cual se afand
por elaborar una filosofia innovadora que
sirviera de fundamento racional para crear
un nuevo proyecto histérico para el mundo
hispanico. Y como éste no es mas que una
parte del todo —Occidente—, el Gltimo
«blanco» al que apuntaba Ortega no era
otro que el intento de volver a poner en
forma la cultura comdn, en crisis ya
entonces como consecuencia del
agotamiento ideoldgico de los idealismos y
racionalismos que la habian estado in-
formando desde hacia méas de dos siglos.
Este caracter de empresa histdrica de la
filosofia de Ortega, su vigorosa llamada
al esfuerzo mental de los espafioles —y
europeos— de su tiempo es lo que explica
en Gltima instancia la intima actitud
intelectual que Julidn Marias ha mante-
nido a lo largo de su vida: su explicita
filiacion intelectual —-fendmeno muy raro
en la historia de la filosofia en el grado en
que lo ha hecho Marias-— y, corolario de
esto, su fidelidad sin falla a los proyectos
filosoficos e historicos que constituian tal
pensamiento, el cual, al tener tal peso y
gravedad, se habia convertido en
ineludible destino. De ahi que la obra,
felizmente inconclusa adn, de Julidn Ma-
rias pueda definirse con estas tres pala-
bras: conservar y afiadir. Si no olvidamos
que s6lo la innovacion conserva y afiade.
Pues bien, la Antropologia, escrita tres
decenios después de iniciada su trayectoria
intelectual, significa la conquista de-
finitiva del propio nivel filosofico. «Pienso
—dice Marias— que en la Antropologia
metafisica alcancé mi propio nivel, hacia
el cual se habian esforzado sin pro-
ponérselo expresamente mis escritos ante-
riores. En este sentido, me parecio, tan
pronto como lo escribi, el mas mio, el
que manifestaba mejor el sentido general
de una obra muy extensa y dilatada ya
durante treinta afios. A su vez, tuve la
impresion de que "explicaba' todos los
escritos anteriores, que debian en adelante
ser leidos desde éste como se ve algo
desde una altitud adecuada. Me parecia
que el sentido altimo de los libros escritos
antes resultaba plenamente inteligible en la
Antropologia, que venia a - ser la clave
del conjunto.» Pero este libro iba
también a tener otras consecuencias. El

método alumbrado en él —Ila filosofia es
método— descubria y planteaba nuevas
cuestiones, se convertia, dentro del dm-
bito de la nueva idea de la realidad des-
cubierta por Ortega, en «otra nueva ma-
nera de mirar las cosas», cuyo resultado
han sido libros tales como La mujer en el
siglo XX, los cuatro volimenes de La
Espafia real, Literatura y generaciones,
La justicia social y otras justicias j Pro-
blemas del cristianismo. En una palabra, la
Antropologia ha permitido el descubri-
miento y andlisis de nuevas cuestiones
filosoficas, cuya exploracién apenas ha co-
menzado.

Como se trata de una investigacion an-
tropolégica desde la metafisica, y que,
ademas, el tema del hombre se encuentra
en el centro de toda reflexion filosofica, y
que ésta es radical, es decir, tiene que
justificarse integramente, Marias comienza
por definir su quehacer —Ila filosofia, dice,
«es la vision responsable»— y por volver a
las raices de la cuestién tratada. Retorno
que plantea desde el nivel al que ha llegado
la filosofia en nuestro siglo y que
constituye el requisito indispensable para
poder ahondar ain maés, desvelar con méas
evidencia y verdad los problemas radicales
de que se ocupa. Asunto que Marias
resuelve en una sintesis prodigiosa que va
de los griegos hasta su propia filosofia,
pasando por las consecuencias filosoficas de
las nociones religiosas judeo-cristianas de la
creacion y la nada.

Pues bien, seglin Marias, el tema del
hombre ha estado siempre enturbiado por
la falta de radicalidad Gltima y la inade-
cuada perspectiva desde la que ha sido
estudiado. Hasta Ortega, la filosofia ha
considerado al hombre como «cosa», ha
preguntado ¢qué es el hombre?, en vez
de atender a su realidad personal, drama-
tica, viniente, en vez de preguntarse
¢cquién es el hombre?, jquién soy yo?
Claro que para considerar esta perspectiva
habia previamente que llegar al des-
cubrimiento de que la realidad radical o
primera sobre la que se fundan o apare-



cen todas las demas no es ninguna «cosa»
(ser, pensamiento o conciencia), sino mi
vida, la vida humana, yo y mi circuns-
tancia, yo haciéndome programaticamente
con las cosas y las cosas «haciéndose»
conmigo. Esta idea de la vida humana
como organizacién real de la realidad es
ciertamente una teoria, pero su
radicali-dad consiste en que no se funda en
ninguna interpretacion previa de lo real,
sino que se deduce del mero analisis de rni
propio vivir, realidad anterior a todo
cuestionar o teoria, aungue so6lo pueda
aprehenderla a través de ésta. «La vida
humana —dice Marias— es una teoria,
pero no como las demas, porque es ne-
cesaria para la realidad de mi vida; es lo
gue suelo llamar teoria intrinseca. Mi vida
no es posible sin aprehensién de si misma,
sin proyeccion imaginativa, sin trasparencia
como tal vida, es decir, como vida
humana.» La razén de ello, prosigue
Marias, es que, como descubrid Ortega, la
vida no estd dada, «ni siquiera como
posibilidad que simplemente hay que
realizar. La férmula mas sencilla y exacta
seria ésta: Yo tengo que hacer mi vida con
las cosas». Pero para ello tengo que
imaginarla, inventar un proyecto a realizar
qgue la constituya. Y para elegir ese
proyecto necesito saber como y qué son
las cosas, es decir, «saber a qué atenerme,
«aprehender la realidad en su conexion, no
en ninguna gue yo le imponga», esto es,
razonar, pensar. «La vida solo es posible
mediante la razén», pero es la vida la que
hace entender, ella es, por tanto, «la forma
concreta de la razén», y por eso su forma de
enunciado es la narracion.

El hallazgo de que la vida humana es
el subsuelo dltimo de la realidad (razon
vital, respecto de la cual los demas tipos
de razon —fisica, matematica, bioldgica,
etcétera— derivan de ella y son secunda-
rias), condiciona radicalmente el cuestionar
filosofico. La filosofia no se pregunta ya
por ningln qué, ni siquiera ¢por qué hay
algo en vez de nada—, sino por algo mas
abarcador y radical, primario, cuyo
enunciado es doble: ¢quién soy yo? y
£qué sera de mi?, cuestionar que implica
laverdad en la raiz misma de la vida, y
que llevado hasta sus Gltimas conse-

cuencias remite «a la necesidad de eso
que se designa con una palabra oscura
si las hay: salvacion».

Pero si la vida no™ es ninguna «cosa»,
sino proyecto, quehacer, drama, aconteci-
miento; si consiste en un quehacer, en un
hacer algo yo con las cosas que me rodean,
¢cudl es la conexion y la forma concretas,
reales, empiricas, es decir, no necesarias,
pero que se dan de hecho, en que aparecen
y las encontramos? Desde la perspectiva
de mi vida como realidad radical encuentro
a los demas y me encuentro a mi mismo
como hombre de manera disyuntiva, es
decir, como este hombre, o éste o este otro.
El hombre, dice Marias, es la forma
concreta en que se presenta esa realidad
radical que es mi vida. Y resulta ser
muchas cosas: un animal, un ser dotado de
tazén, de memoria, etc., pero irreductible
a ninguna de ellas porque su realidad
primaria es personal. EI hombre es persona
y el conjunto de las estructuras que la
constituyen es lo que Marias denomina la
estructura empirica de la vida humana. Esta,
por tanto, «no es un requisito de la vida
humana, a priori respecto de cada una de
las vidas posibles. Pero pertenece de hecho
a las vidas humanas en las cuales em-
piricamente la descubro». Pero ademas
la encuentro de una manera estable —no
permanente o definitiva— por lo que le
pertenece también cierto apriorismo, «no
respecto a cada una de las vidas posibles,
sino a las muchas reales que encuentro en
mi experiencia». La vida se realiza o
encarna en formas estables y duraderas
gue no excluyen alguna variacién y, por
es0, su estructura es uno de los ingredientes
0 requisitos de la estructura analitica de la
vida humana, pertenece al ambito de la
teoria. «Todas las determinaciones
abstractas de la teoria analitica —escribe
Marias—, todos los requisitos de esa
realidad que Illamamos vida humana,
adquieren en cada caso una primera
concrecion todavia no singular, pero si
empirica, y siempre en forma estructural.»

Pues bien, la esencial circunstanalidad
de la vida engendra el conjunto de insta-
laciones conexas que forman su estructura
empirica. El verbo «estar», que en otras



lenguas esta infuso y confundido con el
verbo «ser», y que significa «inclusion en
todo lo que es un lugar, un dmbito, un
dénde», es el que permite expresar la
forma y caracter de la vida humana y hace
plenamente inteligible el concepto de ins-
talacion, cuya raiz es idéntica a la del
verbo «estar». «La circunstancialidad de
la vida humana remite inexorablemente al
‘estar’, que esta incluido en el stare de la
circunstancia; mi vida es el 'ambito’ o
'dénde’ en que estoy»; no de una manera
estatica, sino dindmica: yo estoy viviendo,
ni tampoco espacial, sino biogréfica. Yo
«me encuentro-» en el sentido de que al
descubrirme estaba ya «alli», y me
encuentro de cierta manera, es decir, ha-
ciendo algo, y a la vez siendo alguien,
esto es instalado, punto de apoyo o fun-
damento desde el que puedo proyectar
mi vida. «Sélo puedo proyectarme —sub-
raya Marias— desde eso que ya estaba
haciendo, desde aquello 'en' que ya es-
taba. Podemos decir que ningln proyecto
humano es primero o inicial... A esto llamo
instalacién. No puedo vivir hacia adelante
més que desde una manera previa de estar
—previa respecto a cada proyecto y cada
hacer— en la cual estoy ‘instalado’.»
Instalado en su cuerpo, mundo, sexo,
lengua, clase social, etc., el hombre, desde
estas diferentes «estructuras biograficas
del estar, apoyandose en ellas, avanza en
varias direcciones», es decir, se proyecta
vectorialmente e. intenta realizar lo pro-
yectado, despliega, en resumen, «el dra-
matico dinamismo que llamamos vivir».
El concepto de instalacion es, por tanto, el
ingrediente fundamental y organizador de
la estructura del hombre, o, como dice
Marias, «la forma empirica de radicacion
en la vida humana como realidad radical».
A partir de él Marias va elaborando,
mediante analisis minuciosos y de una
rigueza desveladora literalmente des-
lumbrante, las diferentes formas de ins-
talacion que configuran la estructura em-
pirica de la vida humana de modo siste-
matico. La mundanidad como ambito o
dénde en que estan las cosas y yo, caracter
del mundo que hace posible toda ins-
talacion; la sensibilidad como transpa-
rencia, lazo de unién entre las cosas y yo

gracias a lo cual se va articulando el mundo
en sus diferentes planos y dimensiones; la
instalacion corpérea y la estructura
sensorial del mundo, creadores de la
perspectiva como organizacion real del
mundo; la condicion sexuada, una de las
formas radicales de instalacion desde la
que el hombre se realiza disyuntivamente
como «varon» 0 «mujer» en una esencial
relacion de polaridad, es decir, en la que el
hombre es para la mujer y la mujer es para
el hombre; el caracter menesteroso de
ambos tiene su correlato en la condicién
amorosa, instalaciéon desde la que se abre
al amor y el enamoramiento, culminacién
éste del primero, en el que la persona
amada se convierte en mi proyecto,
produciendo, por tanto, un cambio en mi
realidad, «lo que podriamos Ilamar una
variacion ontoldgica»; el rostro humano,
lugar en que la persona se hace presente,
esta aconteciendo; las figuras de varon y
de mujer —y las dos razones: masculina
y femenina— en que el hombre acontece;
el tiempo humano como tiempo
argumental y no cronolégico; el temple
de la vida, los temples o las diferentes
modulaciones de la instalacion; el azar, la
imaginacion y la libertad como
ingredientes configuradores del proyecto
en que consiste el hombre; el decir, el
lenguaje y la lengua que se refieren al
caracter interpretativo, a la teoria intrin-
seca que constituye a toda vida; la felici-
dad, necesario imposible, instalacién siem-
pre deficiente desde la que aceptamos
nuestro propio destino, y al aceptarlo des-
cubrimos que coincide con nosotros mis-
mos; la mortalidad como ultimo ingre-
diente de la estructura empirica de la
vida humana, pero cuyo proyecto deja
abierta mi vida a la posibilidad de la vida
perdurable. Tal es el contenido de esta
Antropologia metafisica, contenido que
apenas he podido sefialar.

Su estructura «novelesca», dramética,
hecha de minuciosos y fecundisimos ana-
lisis de un carécter absolutamente innova-
dor hace muy problematico cualquier in-
tento de resumir sus enunciados, ya que
su contenido no es «consabido» y no per-
mite su reduccién a unas pocas palabras.
Por lo demas, el estilo literario en que esta
escrito, en el que cada palabra tiene



una funcion expresiva irremplazable y ne-
cesaria, hace superfluo, cuando no contra-
producente, todo intento de exponerlo en
su integridad. En estas paginas sblo he
pretendido mostrar la génesis de este li-
bro genial, su «necesidad» filoséfica, el
lugar preeminente que ocupa en la obra
del autor y en la historia de la filosofia
de este siglo.

La idea del hombre que se desprende
de este libro, tan radicalmente opuesto a
las simplificadoras y estdlidas que tienen
alguna vigencia hoy y que convierten al
hombre en un famélico mufién de si mis-
mo, y los conceptos elaborados por Ma-
rias, pienso que pueden ser la clave para
sacar de su atasco a las llamadas ciencias
humanas —historia, psicologia, psiquiatria,
medicina, geografia, sociologia, teologia v,
naturalmente, filosofia. Pero, sobre todo,

puede servir para ayudar a cada cual a
proyectar su vida con mas plenitud y ma-
yor alcance, dada la altisima idea que
Marias tiene de lo que puede ser el hom-
bre. Dejo para el final sus palabras: «El
hombre es esencialmente imperfecto, es
decir, inacabado, inconcluso, siempre que-
hacer y por hacer. Distinto de Dios, in-
finito y eterno, pero lo contrario de las
cosas. Las cosas estan en el tiempo, pero
el hombre esta haciéndose de tiempo. De-
cia Nicolas de Cusa que el hombre es
Deus occasionatus; podriamos decir que
en su temporalidad creada pero creadora,
absoluta innovacién que tiene que hacerse
sucesivamente a si misma en la forma de
acontecer, encontramos el sentido antro-
polégico de imagen de Dios.»

JUAN DEL AGUA



