
El libro del bimestre 

Antropología metafísica  

JULIÁN MARÍAS: Antropología metafísica. .Madrid, Alianza Editorial, 1983, 
224 págs. 

Una antropología desde la metafísica, 
tal es el contenido de este libro capital 
de Julián Marías. Publicado por vez pri-
mera en 1970, la reciente edición, apare-
cida en la colección Alianza Universidad, 
contiene además un interesante prólogo 
en el que el autor nos cuenta la historia y 
el significado del que considera como el 
libro más importante de su trayectoria 
intelectual. 

Comienza recordando Marías, en el pró-
logo, que cada libro ocupa un lugar muy 
preciso en la obra de un autor, que al-
gunos pueden tener una larga gestación, 
que sólo después de haber escrito otros 
antes —jalones de cierto nivel que con 
ellos se va conquistando— se pueden es-
cribir aquéllos, y que éste es el caso del 
que nos ocupa aquí. «Este libro ha sido 
pensado a lo largo de veinte años; su tema 
me acompaña desde que inicié la explo-
ración filosófica de la realidad humana», 
escribió en el prólogo de 1970. 

En efecto, en su Introducción a la fi-
losofía Marías se encontró ya con que entre 
la teoría de la vida humana de su maestro 
Ortega y la comprensión efectiva de la vida 
de cada hombre o mujer faltaba la 
elaboración y desarrollo de un concepto 
intermediario que permitiera pasar de la 
teoría general a la realidad concreta, o, 
dicho con sus propias palabras, que 
permitiera dar «el paso que su pensa- 

miento requería para poder articular la 
estructura analítica de la vida humana 
con el conocimiento inmediato, concreto, 
circunstancial, de cada vida». Este concepto 
fundamental elaborado por Marías es el 
que denomina «estructura empírica de la 
vida humana y trata en extenso en esta 
Antropología. 

Pero antes de entrar en su contenido 
es necesario pararse un momento en las 
palabras transcritas más arriba, porque 
son decisivas para entender no sólo este 
libro, sino también el resto de la obra ya 
amplísima de Marías. Sobre todo: «El paso 
que su pensamiento requería.» Declaran 
que la Antropología tiene sus raíces 
inmediatas en la filosofía de Ortega, que 
viene de ella, pero va más allá, la 
completa y, al hacerlo, reobra sobre ella, 
la carga de virtualidades, es decir, aumenta 
las posibilidades y el alcance de la filosofía 
común. 

Creo que, salvo contadísimas excepcio-
nes, nunca se ha entendido rectamente, 
o no se ha querido entender, el significado 
de la insólita, ejemplar y muchas veces 
proclamada filiación intelectual de Marías 
respecto de Ortega. La causa de ello se 
encuentra en que tampoco se ha prestado 
suficiente atención al hecho de que la fi-
losofía del maestro nació de la necesidad 
de resolver «el problema de España», de 
que éste fue el problema esencial que 

Cuenta y Razón, n.° 13 
Septiembre-Octubre 1983 



movilizó su pensamiento, el cual se afanó 
por elaborar una filosofía innovadora que 
sirviera de fundamento racional para crear 
un nuevo proyecto histórico para el mundo 
hispánico. Y como éste no es más que una 
parte del todo —Occidente—, el último 
«blanco» al que apuntaba Ortega no era 
otro que el intento de volver a poner en 
forma la cultura común, en crisis ya 
entonces como consecuencia del 
agotamiento ideológico de los idealismos y 
racionalismos que la habían estado in-
formando desde hacía más de dos siglos. 
Este carácter de empresa histórica de la 
filosofía de Ortega, su vigorosa llamada 
al esfuerzo mental de los españoles —y 
europeos— de su tiempo es lo que explica 
en última instancia la íntima actitud 
intelectual que Julián Marías ha mante-
nido a lo largo de su vida: su explícita 
filiación intelectual —-fenómeno muy raro 
en la historia de la filosofía en el grado en 
que lo ha hecho Marías-— y, corolario de 
esto, su fidelidad sin falla a los proyectos 
filosóficos e históricos que constituían tal 
pensamiento, el cual, al tener tal peso y 
gravedad, se había convertido en 
ineludible destino. De ahí que la obra, 
felizmente inconclusa aún, de Julián Ma-
rías pueda definirse con estas tres pala-
bras: conservar y añadir. Si no olvidamos 
que sólo la innovación conserva y añade. 
Pues bien, la Antropología, escrita tres 
decenios después de iniciada su trayectoria 
intelectual, significa la conquista de-
finitiva del propio nivel filosófico. «Pienso 
—dice Marías— que en la Antropología 
metafísica alcancé mi propio nivel, hacia 
el cual se habían esforzado sin pro-
ponérselo expresamente mis escritos ante-
riores. En este sentido, me pareció, tan 
pronto como lo escribí, el más mío, el 
que manifestaba mejor el sentido general 
de una obra muy extensa y dilatada ya 
durante treinta años. A su vez, tuve la 
impresión  de  que ''explicaba'  todos  los 
escritos anteriores, que debían en adelante 
ser leídos desde  éste como se ve algo 
desde una altitud adecuada. Me parecía 
que el sentido último de los libros escritos 
antes resultaba plenamente inteligible en la 
Antropología, que venía a : ser la clave 
del conjunto.» Pero este libro iba 
también a tener otras consecuencias. El 

método alumbrado en él —la filosofía es 
método— descubría y planteaba nuevas 
cuestiones, se convertía, dentro del ám-
bito de la nueva idea de la realidad des-
cubierta por Ortega, en «otra nueva ma-
nera de mirar las cosas», cuyo resultado 
han sido libros tales como La mujer en el 
siglo XX, los cuatro volúmenes de La 
España real, Literatura y generaciones, 
La justicia social y otras justicias j Pro-
blemas del cristianismo. En una palabra, la 
Antropología ha permitido el descubri-
miento y análisis de nuevas cuestiones 
filosóficas, cuya exploración apenas ha co-
menzado. 

Como se trata de una investigación an-
tropológica desde la metafísica, y que, 
además, el tema del hombre se encuentra 
en el centro de toda reflexión filosófica, y 
que ésta es radical, es decir, tiene que 
justificarse íntegramente, Marías comienza 
por definir su quehacer —la filosofía, dice, 
«es la visión responsable»— y por volver a 
las raíces de la cuestión tratada. Retorno 
que plantea desde el nivel al que ha llegado 
la filosofía en nuestro siglo y que 
constituye el requisito indispensable para 
poder ahondar aún más, desvelar con más 
evidencia y verdad los problemas radicales 
de que se ocupa. Asunto que Marías 
resuelve en una síntesis prodigiosa que va 
de los griegos hasta su propia filosofía, 
pasando por las consecuencias filosóficas de 
las nociones religiosas judeo-cristianas de la 
creación y la nada. 

Pues bien, según Marías, el tema del 
hombre ha estado siempre enturbiado por 
la falta de radicalidad última y la inade-
cuada perspectiva desde la que ha sido 
estudiado. Hasta Ortega, la filosofía ha 
considerado al hombre como «cosa», ha 
preguntado ¿qué es el hombre?, en vez 
de atender a su realidad personal, dramá-
tica, viniente, en vez de preguntarse 
¿quién es el hombre?, ¿quién soy yo? 
Claro que para considerar esta perspectiva 
había previamente que llegar al des-
cubrimiento de que la realidad radical o 
primera sobre la que se fundan o apare- 



cen todas las demás no es ninguna «cosa» 
(ser, pensamiento o conciencia), sino mi 
vida, la vida humana, yo y mi circuns-
tancia, yo haciéndome programáticamente 
con las cosas y las cosas «haciéndose» 
conmigo. Esta idea de la vida humana 
como organización real de la realidad es 
ciertamente una teoría, pero su 
radicali-dad consiste en que no se funda en 
ninguna interpretación previa de lo real, 
sino que se deduce del mero análisis de rni 
propio vivir, realidad anterior a todo 
cuestionar o teoría, aunque sólo pueda 
aprehenderla a través de ésta. «La vida 
humana —dice Marías— es una teoría, 
pero no como las demás, porque es ne-
cesaria para la realidad de mi vida; es lo 
que suelo llamar teoría intrínseca. Mi vida 
no es posible sin aprehensión de sí misma, 
sin proyección imaginativa, sin trasparencia 
como tal vida, es decir, como vida 
humana.» La razón de ello, prosigue 
Marías, es que, como descubrió Ortega, la 
vida no está dada, «ni siquiera como 
posibilidad que simplemente hay que 
realizar. La fórmula más sencilla y exacta 
sería ésta: Yo tengo que hacer mi vida con 
las cosas». Pero para ello tengo que 
imaginarla, inventar un proyecto a realizar 
que la constituya. Y para elegir ese 
proyecto necesito saber cómo y qué son 
las cosas, es decir, «saber a qué atenerme», 
«aprehender la realidad en su conexión, no 
en ninguna que yo le imponga», esto es, 
razonar, pensar. «La vida sólo es posible 
mediante la razón», pero es la vida la que 
hace entender, ella es, por tanto, «la forma 
concreta de la razón», y por eso su forma de 
enunciado es la narración. 

El hallazgo de que la vida humana es 
el subsuelo último de la realidad (razón 
vital, respecto de la cual los demás tipos 
de razón —física, matemática, biológica, 
etcétera— derivan de ella y son secunda-
rias), condiciona radicalmente el cuestionar 
filosófico. La filosofía no se pregunta ya 
por ningún qué, ni siquiera ¿por qué hay 
algo en vez de nada—, sino por algo más 
abarcador y radical, primario, cuyo 
enunciado es doble: ¿quién soy yo? y 
¿qué será de mí?, cuestionar que implica 
la verdad en la raíz misma de la vida, y 
que llevado hasta sus últimas conse- 

cuencias remite «a la necesidad de eso 
que se designa con una palabra oscura 
si las hay: salvación». 

Pero si la vida no^ es ninguna «cosa», 
sino proyecto, quehacer, drama, aconteci-
miento; si consiste en un quehacer, en un 
hacer algo yo con las cosas que me rodean, 
¿cuál es la conexión y la forma concretas, 
reales, empíricas, es decir, no necesarias, 
pero que se dan de hecho, en que aparecen 
y las encontramos? Desde la perspectiva 
de mi vida como realidad radical encuentro 
a los demás y me encuentro a mí mismo 
como hombre de manera disyuntiva, es 
decir, como este hombre, o éste o este otro. 
El hombre, dice Marías, es la forma 
concreta en que se presenta esa realidad 
radical que es mi vida. Y resulta ser 
muchas cosas: un animal, un ser dotado de 
tazón, de memoria, etc., pero irreductible 
a ninguna de ellas porque su realidad 
primaria es personal. El hombre es persona 
y el conjunto de las estructuras que la 
constituyen es lo que Marías denomina la 
estructura empírica de la vida humana. Esta, 
por tanto, «no es un requisito de la vida 
humana, a priori respecto de cada una de 
las vidas posibles. Pero pertenece de hecho 
a las vidas humanas en las cuales em-
píricamente la descubro». Pero además 
la encuentro de una manera estable —no 
permanente o definitiva— por lo que le 
pertenece también cierto apriorismo, «no 
respecto a cada una de las vidas posibles, 
sino a las muchas reales que encuentro en 
mi experiencia». La vida se realiza o 
encarna en formas estables y duraderas 
que no excluyen alguna variación y, por 
eso, su estructura es uno de los ingredientes 
o requisitos de la estructura analítica de la 
vida humana, pertenece al ámbito de la 
teoría. «Todas las determinaciones 
abstractas de la teoría analítica —escribe 
Marías—, todos los requisitos de esa 
realidad que llamamos vida humana, 
adquieren en cada caso una primera 
concreción todavía no singular, pero sí 
empírica, y siempre en forma estructural.» 

Pues bien, la esencial circunstanáalidad 
de la vida engendra el conjunto de insta-
laciones conexas que forman su estructura 
empírica. El verbo «estar», que en otras 



lenguas está infuso y confundido con el 
verbo «ser», y que significa «inclusión en 
todo lo que es un lugar, un ámbito, un 
dónde», es el que permite expresar la 
forma y carácter de la vida humana y hace 
plenamente inteligible el concepto de ins-
talación, cuya raíz es idéntica a la del 
verbo «estar». «La circunstancialidad de 
la vida humana remite inexorablemente al 
'estar', que está incluido en el stare de la 
circunstancia; mi vida es el 'ámbito' o 
'dónde' en que estoy»; no de una manera 
estática, sino dinámica: yo estoy viviendo, 
ni tampoco espacial, sino biográfica. Yo 
«me encuentro-» en el sentido de que al 
descubrirme estaba ya «allí», y me 
encuentro de cierta manera, es decir, ha-
ciendo algo, y a la vez siendo alguien, 
esto es instalado, punto de apoyo o fun-
damento desde el que puedo proyectar 
mi vida. «Sólo puedo proyectarme —sub-
raya Marías— desde eso que ya estaba 
haciendo, desde aquello 'en' que ya es-
taba. Podemos decir que ningún proyecto 
humano es primero o inicial... A esto llamo 
instalación. No puedo vivir hacia adelante 
más que desde una manera previa de estar 
—previa respecto a cada proyecto y cada 
hacer— en la cual estoy 'instalado'.» 

Instalado en su cuerpo, mundo, sexo, 
lengua, clase social, etc., el hombre, desde 
estas diferentes «estructuras biográficas 
del estar, apoyándose en ellas, avanza en 
varias direcciones», es decir, se proyecta 
vectorialmente e. intenta realizar lo pro-
yectado, despliega, en resumen, «el dra-
mático dinamismo que llamamos vivir». 
El concepto de instalación es, por tanto, el 
ingrediente fundamental y organizador de 
la estructura del hombre, o, como dice 
Marías, «la forma empírica de radicación 
en la vida humana como realidad radical». 
A partir de él Marías va elaborando, 
mediante análisis minuciosos y de una 
riqueza desveladora literalmente des-
lumbrante, las diferentes formas de ins-
talación que configuran la estructura em-
pírica de la vida humana de modo siste-
mático. La mundanidad como ámbito o 
dónde en que están las cosas y yo, carácter 
del mundo que hace posible toda ins-
talación; la sensibilidad como transpa-
rencia, lazo de unión entre las cosas y yo 

gracias a lo cual se va articulando el mundo 
en sus diferentes planos y dimensiones; la 
instalación corpórea y la estructura 
sensorial del mundo, creadores de la 
perspectiva   como   organización  real   del 
mundo; la condición sexuada, una de las 
formas radicales de instalación desde la 
que el hombre se realiza disyuntivamente 
como «varón» o «mujer» en una esencial 
relación de polaridad, es decir, en la que el 
hombre es para la mujer y la mujer es para 
el hombre; el carácter menesteroso de 
ambos tiene su correlato en la condición  
amorosa,  instalación  desde  la que se abre 
al amor y el enamoramiento, culminación 
éste del primero, en el que la persona 
amada se convierte en mi proyecto, 
produciendo, por tanto, un cambio en mi 
realidad, «lo que podríamos llamar una 
variación ontológica»;  el rostro humano, 
lugar en que la persona se hace presente, 
está aconteciendo; las figuras de varón y 
de mujer —y las  dos razones: masculina 
y femenina— en que el hombre  acontece;   
el  tiempo  humano  como tiempo 
argumental y no cronológico;  el temple 
de la vida, los temples o las diferentes 
modulaciones de la instalación; el azar, la 
imaginación y la libertad como 
ingredientes configuradores del proyecto 
en que consiste el hombre;  el decir, el 
lenguaje y la lengua que se refieren al 
carácter interpretativo, a la teoría intrín-
seca que constituye a toda vida; la felici-
dad, necesario imposible, instalación siem-
pre  deficiente  desde  la  que   aceptamos 
nuestro propio destino, y al aceptarlo des-
cubrimos que coincide con nosotros mis-
mos;  la mortalidad como último ingre-
diente de la estructura empírica de la 
vida  humana,  pero  cuyo  proyecto  deja 
abierta mi vida a la posibilidad de la vida 
perdurable. Tal es el contenido de esta 
Antropología   metafísica,   contenido   que 
apenas he podido señalar. 

Su estructura «novelesca», dramática, 
hecha de minuciosos y fecundísimos aná-
lisis de un carácter absolutamente innova-
dor hace muy problemático cualquier in-
tento de resumir sus enunciados, ya que 
su contenido no es «consabido» y no per-
mite su reducción a unas pocas palabras. 
Por lo demás, el estilo literario en que está 
escrito, en el que cada palabra tiene 



una función expresiva irremplazable y ne-
cesaria, hace superfluo, cuando no contra-
producente, todo intento de exponerlo en 
su integridad. En estas páginas sólo he 
pretendido mostrar la génesis de este li-
bro genial, su «necesidad» filosófica, el 
lugar preeminente que ocupa en la obra 
del autor y en la historia de la filosofía 
de este siglo. 

La idea del hombre que se desprende 
de este libro, tan radicalmente opuesto a 
las simplificadoras y estólidas que tienen 
alguna vigencia hoy y que convierten al 
hombre en un famélico muñón de sí mis-
mo, y los conceptos elaborados por Ma-
rías, pienso que pueden ser la clave para 
sacar de su atasco a las llamadas ciencias 
humanas —historia, psicología, psiquiatría, 
medicina, geografía, sociología, teología y, 
naturalmente, filosofía. Pero, sobre todo, 

puede servir para ayudar a cada cual a 
proyectar su vida con más plenitud y ma-
yor alcance, dada la altísima idea que 
Marías tiene de lo que puede ser el hom-
bre. Dejo para el final sus palabras: «El 
hombre es esencialmente imperfecto, es 
decir, inacabado, inconcluso, siempre que-
hacer y por hacer. Distinto de Dios, in-
finito y eterno, pero lo contrario de las 
cosas. Las cosas están en el tiempo, pero 
el hombre está haciéndose de tiempo. De-
cía Nicolás de Cusa que el hombre es 
Deus occasionatus; podríamos decir que 
en su temporalidad creada pero creadora, 
absoluta innovación que tiene que hacerse 
sucesivamente a sí misma en la forma de 
acontecer, encontramos el sentido antro-
pológico de imagen de Dios.» 

JUAN DEL AGUA 


