
José María Beneyto 

El surgimiento 

de una nueva sensibilidad: 

Defensa del medio ambiente, pacifismo  

Hablar del fin de la Modernidad, 
es decir, de nuestra época, pertenece 
ya a la consabida galería de tópicos y 
recursos retóricos a caballo entre el 
libro de bolsillo y la última moda 
prét-a-porter. Y, sin embargo, los 
signos son inequívocos. La conciencia 
histórica surgida con la Ilustración y 
convertida en fuerza política con la Re-
volución francesa declina hoy. El gran 
mito del progreso acelerado y sin límite, 
especie de dios terrestre racionalista y 
prometeico, fe secularizada primero, 
utopía tecnológica después, pierde ahora 
vigencia histórica. Si lo característico de 
nuestro siglo es la reducción de la razón 
a la nacionalidad mecanicista de la 
técnica, asistimos actualmente a su 
profunda crisis. Esta es, brevemente, 
nuestra situación. 

Un fenómeno que refleja nítidamente 
esta nueva percepción histórica es el 
ecologismo. Pacifismo, neutralización 
y naturalismo: claves que ostenta la 
nueva sensibilidad colectiva. Desmi-
litarización y desnuclearización en las 
relaciones exteriores, neutralización de 
los valores en el interior del cuerpo 
social y una dinámica de transforma-
ción colectiva: la vuelta a la Naturaleza, 
el regreso a la armonía perdida, a la 
revinculación entre el hombre y su 

entorno biológico. Rousseau y su pa-
raíso recobrado, en definitiva. 

El movimiento ecologista parte de 
un rechazo del progreso técnico-indus-
trial como configurador histórico de 
nuestra sociedad y pretende realizar 
una utopía muy particular: la del fin 
de toda utopía. Un salto hacia atrás, 
hacia aquel lugar que dejamos tras nos-
otros, antes de identificar fe con pro-
greso, y éste con la razón y la historia. 
O, si se prefiere, un salto más allá de 
nosotros, más allá de un tiempo histó-
rico acelerado, más allá de todo tiempo 
histórico. Ni reacciones ni revolucio-
nes. Frente a la dinámica de un tiempo 
que es permanentemente futuro, el re-
greso a los ciclos míticos del eterno 
retorno de la Naturaleza: tras la so-
ciedad posindustrial, la sociedad 
pos-moderna. 

La amplitud e intensidad del cambio 
de mentalidad histórica ante el que 
nos encontramos rio resultaría única-
mente del hecho de que en menos de 
tres años el partido ecologista alemán 
haya logrado reunir casi el 10 por 100 
de los votos en un país tan poco sus-
ceptible a los terremotos políticos como 
la República Federal de Alemania, 
deshancando significativamente a los 
liberales; tampoco se deriva necesaria- 

Cuenta y Razón, n.° 12 
Julio-Agosto 1983 



mente de la lúcida radicalidad de sus 
compañeros de viaje. La ocupación vio-
lenta de casas vacías por los crackers o 
squatters en Zurich, Amsterdam, 
Londres o Berlín; sus duros 
enfrenta-mientos con la Policía o las 
interminables razzias callejeras por 
aparentes motivos raciales, ideológicos o 
de simple miseria ciudadana en el East 
End londinense, en los arrabales 
parisienses o en el Kreuzberg berlinés, 
son actos fundacionales, sin duda, pero 
débilmente eficaces para remover a la 
cómoda burguesía centro-europea de 
sus sillones; más aún, fácilmente 
cla-sificables por la crítica cultural al uso 
como epifenómenos de la violencia sub-
urbana sin percibir, en todo caso, lo 
que aquí se ventila: la creación de una 
nueva subcultura en plena búsqueda 
de sus nuevos mitos. 

En este sentido, el dato político más 
definitivo es posiblemente la honda 
crisis por la que actualmente atraviesa 
la socialdemocraeia-alemana. En el seno 
del SPD se produce uno de los más 
agitados debates intelectuales desde su 
fundación, similar a pugnas ; ideológi-, 
cas tan decisivas para la historia del 
socialismo como los revisionismos de 
los años veinte o el abandono del mar-
xismo en el Bad Godesberg de 1957, 
Lo que ahora se plantea con toda vi-
rulencia es la propia legitimidad his-
tórica de la socialdemocraeia alemana 
como «partido del progreso». El 
en-frentamiento entre los que abogan 
por la apertura de los fundamentos 
ideológicos del partido, favoreciendo la 
entrada de los planteamientos ecologis-
tas, y los mantenedores del SPD como 
partido del progreso y genuino catali-
zador de la sociedad 
tecnológico-indus-trial desvela la 
magnitud del problema: lo que se 
juega aquí el socialismo democrático 
son las condiciones de su propia 
identidad. El «partido del futuro» se 
diluye en una maleable in- 

operatividad desde el mismo momento 
en que lo que interesa ya no es lo que 
vendrá, sino el ahora: cuando las claves 
de la identidad colectiva no vienen ya 
dadas por el antes y el después, el 
progresismo y la reacción, el «mañana» 
que no acaba nunca de llegar y el 
«hoy» que sucumbió en aras del 
mañana; en definitiva, cuando el fu-
turo desaparece como fuente de legi-
timidad política. 

Lo que se evidencia es un resquebra-
jamiento de aquello que había servido 
eficazmente como factor de 
homoge-neización y de identidad 
sociales: la firme creencia en el 
carácter infalible de la técnica y el 
proceso de industrialización; el progreso 
técnico-industrial como modelo social y 
legitimación política. Tras la caída de 
Prometeo se buscan nuevos símbolos, 
nuevos mitos colectivos, se redescubre la 
inagotable fuerza creadora del 
inconsciente y lo irracional en el 
hombre y en los grupos sociales: una 
nueva llamada a la fantasía y a la 
imaginación literarias, un resurgir de 
los nacionalismos, una recreación del 
héroe y el honor. 

Así pues, se produce una crisis de 
la idea de progreso. Ahora bien, ¿qué 
significa este término tan ambiguo, 
«progreso», y, sobre todo, por qué se 
produce su crisis? La semántica es 
clara, y se halla presente en nuestros 
más conspicuos historiadores y cientí-
ficos sociales, desde el desconocimiento 
del término en la Antigüedad, el 
profectus medieval y la perfectibilidad 
moral del místico, a la desnaturalización 
de la metáfora bucólica del crecimiento 
controlado y su apertura hacia un 
mundo infinito en la Edad Moderna. 
Paralela o progresivamente, el aparej 
amiento con la dinamicidad 
científico-técnica. De aquí la identifi-
cación entre historia y progreso. 

De este modo, el progreso como fe 
secularizada, y utopía terrena, da origen 



a la filosofía de la historia, se convierte 
en un concepto universal, es fuente de 
reacción o revolución, motor de la 
ideologización e ideología en sí mis-
ma, seculariza a la religión y se 
auto-sacraliza, es utopía y esperanza 
inmediata, objeto de la planificación y 
su consecuencia anhelada, establece 
legitimidades  y  éticas,  salvaciones  y 
condenas, incluso purgatorios; es un 
instrumento de la industrialización y 
su meta;  actor del cambio político y 
su objeto; indicador y factor de la 
historia y lo trascendente: un dios 
terrenal origen y motor de 
legitimidades políticas y sociales. 
Como valor absoluto, como 
legitimador de la historia y la política,  
de  los  individuos  y  de  las sociedades,  
el  mito  del progreso  es, 
históricamente, primero, una fe secu-
larizada —el anhelado paraíso de mie-
les aquí en la tierra que se prometían la 
Ilustración y, más radicalmente, el 
marxismo—, y después, una utopía 
tec-nocrática, el mito prometeico del 
homo technologícus, de una especie 
de oasis   servido  por  las   
incombustibles fuentes de placer que 
proporcionarían las infinitas 
posibilidades de la técnica. Ahora bien, 
¿cuándo se produce el fin de los 
paraísos y de los oasis? Porque lo que 
es evidente en nuestra situación actual 
—en eso que estamos llamando «una 
nueva sensibilidad»— es que se han 
acabado los paraísos terrenales. No 
haría falta recurrir a las conclusiones 
del Club de Roma y demás  organismos 
especializados en las visiones 
catastróficas que nos bombardean por 
todas partes. Basta con fijarse en el 
lema de la nueva contestación juvenil:   
No  future!,  «No hay futuro»; ésa es la 
contraseña de nuestro momento;  ésa 
es la clave de la nueva sensibilidad.  
«No hay futuro», y, por tanto, no hay 
progreso. Se ha acabado desde el 
momento en que los efectos secundarios 
de una política uni- 

lateralmente expansionista, centrada ex-
clusivamente en el desarrollo tecnoló-
gico e industrial, amenazan con destruir 
los   logros   alcanzados   en   el   terreno 
económico, en el terreno social y po-
lítico, en el campo de la calidad de 
vida, y amenazan aún con destruir la 
misma sustancia de lo humano.  Que la 
utopía del crecimiento absoluto, del 
mundo y la naturaleza como objetos 
de la insaciable voluntad de domina-
ción del hombre acabe por encontrar 
frenos históricos insalvables no deja de 
ser tan atractivo corno coherente. No 
se   puede   esquilmar   a   la   naturaleza 
sin que ésta se vengue. Transformarla, 
sí, pero  inmersos en  ella,  formando 
parte de ella;  canalizar sus recursos, 
potenciar  sus  posibilidades,  pero   sin 
agotarla. Los frenos a la dominación 
por la dominación están,  afortunada-
mente,  a la  vista  de  todos:   son  lí-
mites  en  la  capacidad  de  liberación 
energética, de recursos naturales en su 
sentido más amplio, pero también lí-
mites  del  crecimiento  social.   No   se 
puede planificar y racionalizar la vida 
humana  como  si  fuera  un  elemento 
más en la cadena de producción, 
tec-nificación y microprocesación. Lo 
más genuinamente humano estalla 
aquí. 

Es, por tanto, si no lógico, sí indu-
dablemente «humano», el rechazo a 
una sociedad que tiende exclusivamente 
a planificar, racionalizar y tecnifí-car, 
eludiendo la cuestión clave, que es 
cabalmente la proposición y asunción 
de ideales. Posiblemente sea éste el 
elemento definidor de la «nueva 
sensibilidad» —y en este punto coin-
ciden miembros de la intettigentsia 
tan dispares como los actuales corifeos 
del neomarxismo alemán, como Jürgen 
Habermas, o del neoconservadurismo 
americano, como Daniel Bell—. Des-
pués de la crisis del progreso como valor 
absoluto, necesitamos nuevos ideales: 
mejor dicho, la vuelta de ideales 



sin más, porque lo característico del 
mito del progreso ha sido justamente 
la sustitución de los ideales humanos 
por la utopía racionalista de aquel 
«mundo feliz» que tan gráficamente 
inmortalizó Aldous Huxley. 

No es extraño, por todo ello, que los 
valores de esa «nueva sensibilidad» 
sean, en primer término, negativos, di-
rigidos contra lo vigente, contra la 
tecnocracia, la industrialización incon-
trolada, la tecnología armamentista y 
los vicios del consumismo, para tender 
en un segundo momento al localismo 
entendido como redescubrimiento de 
las formas primitivas de vida privada 
y social, en permanente contacto con 
la naturaleza; a la revalorización de la 
creatividad y la autorrealización indi-
vidual a través de la comunidad; a la 
sustitución del principio de competencia 
y del capitalismo por el cooperativismo 
y la solidaridad a todos los niveles; a un 
difuso sentimentalismo social 
interclasista que rechaza los partidos 
tradicionales v el mismo sistema 
democrático con el intento de reem-
plazarlo por formas de participación 
asamblearia, el derecho de resistencia, 
etcétera. 

Baste esta relación como botón de 
muestra de lo que se está conviniendo en 
llamar valores de la sociedad 
pos-materialista. Baste también como 
botón de muestra de toda la ambigüedad 
que contiene lo que aquí definíamos 
como «nueva sensibilidad». No hay 
lugar para el engaño. Si, por una parte, 
el movimiento ecologista y pacifista 
nos muestra en qué medida hay 
sensibilidad hoy día por el 
redescubrí-miento de ideales 
individuales y colectivos, no es menos 
cierto que tampoco el ecologismo escapa 
de ser una ideología más. 

El ecologismo como ideología 

Lo característico de la ideología es 
la transmutación entre religión y polí-
tica. La política se transforma en fe 
secularizada o la religión en instrumento 
político. Si lo primero es lo que ocurre 
en la Ilustración y en la Revolución 
francesa, en el origen del concepto 
mismo de ideología, la utilización del 
sentimiento religioso como factor de 
homogeneización política y como fuente 
de legitimación directa de la acción 
política es un fenómeno típico de 
nuestros días. Todo el debate sobre la 
política de seguridad y defensa en 
Centroeuropa está impregnado de 
connotaciones ético-religiosas, de una 
nueva guerra de religión por la obten-
ción de la «verdadera» paz. Tras el 
proceso de secularización de la vida 
social y de racionalización de la política 
llevada a cabo en las últimas décadas, 
nos encontraríamos actualmente con 
una tendencia a la «des-secula-rización». 

No se trata lógicamente al hablar de 
des-secularización del registro de un 
aumento de la práctica religiosa en los 
países de Europa Occidental. El vita-
lismo religioso que está detrás de este 
curioso proceso de retorno no se orienta 
primariamente alrededor de las ins-
tituciones religiosas tradicionales; se 
trata más bien de un sentimiento en 
gran parte anárquico, que se desarrolla 
fuera de las confesiones religiosas, y 
cuyo medio de expresión es la moral. La 
moral entendida como ética pública y 
social, como ética colectiva y 
arre-ligiosa; es decir, lo que se está 
produciendo es una moralización de la 
política, una «religión social» que no 
responde a los criterios trascendentes 
de la fe, sino a las líneas de la acción 
política; que no busca a Dios, sino un 
sentimiento de solidaridad y 
«humanidad»; que sustituye la salva- 



ción del alma por el bienestar de la 
sociedad y la tranquilidad de los «pa-
cíficos»; que en vez de actos litúrgicos 
celebra demostraciones de protesta y 
que se manifiesta no como comunidad 
de fieles, sino como movimiento 
ciudadano. 

En efecto, el movimiento ecologista 
y los movimientos por la paz y el des-
arme se han convertido en gran parte 
en ghettos de activismo político, do-
minados por la segura conciencia de 
estar realizando una labor salvífica uni-
versal. La «nueva sensibilidad» corre 
así el peligro de transformarse en aque-
llo que legítimamente rechazaba: una 
ideología. 

Mucho antes de que los movimientos 
por la paz y la defensa del medio 
ambiente empezasen a tener actualidad, 
Arnold Gehlen había descrito esta 
transformación de la religión en moral 
política: desde que a partir del siglo 
xvin se pierde la conciencia de lo 
sobrenatural, la religión se convierte 
progresivamente en algo cada vez más 
simplemente humanitario. Lo absoluto, 
lo trascendente, lo sobrenatural, se 
intentan buscar aquí abajo, en los ám-
bitos de la moral, la sociedad o la po-
lítica, y en concreto allí donde la fe 
religiosa tenía su expresión más huma-
na: en la experiencia de la debilidad y 
del temor, en las sensaciones de aban-
dono y carencia. El poder de la razón y 
la historia, las infinitas posibilidades del 
arte y la técnica fueron otros tantos 
demiurgos encargados de sustituir al 
Dios cristiano. 

También ahora la nueva religión so-
cial de la ética pacifista depende de la 
sensación radical de peligro e inseguri-
dad. No es casual que precisamente 
aquellos ámbitos del mundo moderno 
en los que se ha desarrollado con es-
pecial intensidad la complejidad de 
estructuras racionales —la economía in-
dustrial avanzada y la política de segu-
ridad militar— sean precisamente las 
fuentes de donde surgen la sensación 
de inseguridad y el miedo. El recurso 
a una nueva religión social, a impera-
tivos éticos directamente políticos, sin 
ningún tipo de mediación 
racionali-zadora, se produce allí donde 
la complejidad y la aceleración de la 
época moderna se manifiestan en toda su 
ra-dicalidad. Es ahí justamente donde 
estallan a la superficie los terrores más 
primarios y viscerales: el cataclismo 
universal, la destrucción del planeta, 
la aniquilación de la vida. 

Las consecuencias de la transmuta-
ción de política en religiosidad social 
son claramente regresivas. El juicio ri-
guroso de una moral estricta y com-
bativa sustituye entonces a la raciona-
lidad política; en vez de la solución de 
los problemas, se busca al culpable de 
la situación. La «nueva sensibilidad» 
se convierte así en agresión, y su rechazo 
de aquella reducción de la persona 
humana a racionalidad tecnológica no 
es entonces más que una recaída en el 
mito. Frente al mito de Proteo, el mito 
de Cronos. 

J. M. B. * 

* Profesor de Derecho Político. Universidad Nacional de Educación a Distancia. 


