Jose Maria Beneyto

El surgimiento

de una nueva sensibilidad:
Defensa del medio ambiente, pacifismo

Hablar del fin de la Modernidad,
es decir, de nuestra época, pertenece
ya a la consabida galeria de topicos y
recursos retdricos a caballo entre el
libro de bolsillo y la dltima moda
prét-a-porter. Y, sin embargo, los
signos son inequivocos. La conciencia
histdrica surgida con la llustracion y
convertida en fuerza politica con la Re-
volucion francesa declina hoy. El gran
mito del progreso acelerado y sin limite,
especie de dios terrestre racionalista y
prometeico, fe secularizada primero,
utopia tecnologica después, pierde ahora
vigencia histdrica. Si lo caracteristico de
nuestro siglo es la reduccion de la razén
a la nacionalidad mecanicista de la
técnica, asistimos actualmente a su
profunda crisis. Esta es, brevemente,
nuestra situacion.

Un fenémeno que refleja nitidamente
esta nueva percepcion histérica es el
ecologismo. Pacifismo, neutralizacién
y naturalismo: claves que ostenta la
nueva sensibilidad colectiva. Desmi-
litarizacion y desnuclearizacion en las
relaciones exteriores, neutralizacion de
los valores en el interior del cuerpo
social y una dinamica de transforma-
cion colectiva: la vuelta a la Naturaleza,
el regreso a la armonia perdida, a la
revinculacion entre el hombre y su

Cuenta y Razdn, n.° 12
Julio-Agosto 1983

entorno bioldgico. Rousseau y su pa-
raiso recobrado, en definitiva.

El movimiento ecologista parte de
un rechazo del progreso técnico-indus-
trial como configurador histérico de
nuestra sociedad y pretende realizar
una utopia muy particular: la del fin
de toda utopia. Un salto hacia atras,
hacia aquel lugar que dejamos tras nos-
otros, antes de identificar fe con pro-
greso, y éste con la razén y la historia.
O, si se prefiere, un salto mas alla de
nosotros, mas alla de un tiempo histo-
rico acelerado, mas alla de todo tiempo
histérico. Ni reacciones ni revolucio-
nes. Frente a la dinamica de un tiempo
gue es permanentemente futuro, el re-
greso a los ciclos miticos del eterno
retorno de la Naturaleza: tras la so-
ciedad posindustrial, la  sociedad
pos-moderna.

La amplitud e intensidad del cambio
de mentalidad histérica ante el que
nos encontramos rio resultaria Unica-
mente del hecho de que en menos de
tres afios el partido ecologista aleman
haya logrado reunir casi el 10 por 100
de los votos en un pais tan poco sus-
ceptible a los terremotos politicos como
la Republica Federal de Alemania,
deshancando significativamente a los
liberales; tampoco se deriva necesaria-



mente de la licida radicalidad de sus
comparieros de viaje. La ocupacién vio-
lenta de casas vacias por los crackers o
squatters en Zurich, Amsterdam,
Londres o Berlin; sus  duros
enfrenta-mientos con la Policia o las
interminables razzias callejeras por
aparentes motivos raciales, ideoldgicos o
de simple miseria ciudadana en el East
End londinense, en los arrabales
parisienses o en el Kreuzberg berlinés,
son actos fundacionales, sin duda, pero
débilmente eficaces para remover a la
comoda burguesia centro-europea de
sus sillones; mas aun, facilmente
cla-sificables por la critica cultural al uso
como epifendmenos de la violencia sub-
urbana sin percibir, en todo caso, lo
que aqui se ventila: la creacién de una
nueva subcultura en plena blsqueda
de sus nuevos mitos.

En este sentido, el dato politico mas
definitivo es posiblemente la honda
crisis por la que actualmente atraviesa
la socialdemocraeia-alemana. En el seno
del SPD se produce uno de los mas
agitados debates intelectuales desde su
fundacion, similar a pugnas ; ideoldgi-,
cas tan decisivas para la historia del
socialismo como los revisionismos de
los afios veinte o el abandono del mar-
xismo en el Bad Godesberg de 1957,
Lo que ahora se plantea con toda vi-
rulencia es la propia legitimidad his-
torica de la socialdemocraeia alemana
como «partido del progreso». El
en-frentamiento entre los que abogan
por la apertura de los fundamentos
ideoldgicos del partido, favoreciendo la
entrada de los planteamientos ecologis-
tas, y los mantenedores del SPD como
partido del progreso y genuino catali-
zador de la sociedad
tecnoldgico-indus-trial ~ desvela la
magnitud del problema: lo que se
juega aqui el socialismo democréatico
son las condiciones de su propia
identidad. El «partido del futuro» se
diluye en una maleable in-

operatividad desde el mismo momento
en que lo que interesa ya no es lo que
vendr4, sino el ahora: cuando las claves
de la identidad colectiva no vienen ya
dadas por el antes y el después, el
progresismo y la reaccidn, el «mafiana»
gue no acaba nunca de llegar y el
«hoy» que sucumbié en aras del
mafana; en definitiva, cuando el fu-
turo desaparece como fuente de legi-
timidad politica.

Lo que se evidencia es un resquebra-
jamiento de aquello que habia servido
eficazmente como factor de
homoge-neizacion y de identidad
sociales: la firme creencia en el
carcter infalible de la técnica y el
proceso de industrializacion; el progreso
técnico-industrial como modelo social y
legitimacion politica. Tras la caida de
Prometeo se buscan nuevos simbolos,
nuevos mitos colectivos, se redescubre la
inagotable  fuerza  creadora  del
inconsciente 'y lo irracional en el
hombre y en los grupos sociales: una
nueva llamada a la fantasia y a la
imaginacioén literarias, un resurgir de
los nacionalismos, una recreacion del
héroe y el honor.

Asi pues, se produce una crisis de
la idea de progreso. Ahora bien, ;qué
significa este término tan ambiguo,
«progreso», y, sobre todo, por qué se
produce su crisis? La seméntica es
clara, y se halla presente en nuestros
mas conspicuos historiadores y cienti-
ficos sociales, desde el desconocimiento
del término en la Antigledad, el
profectus medieval y la perfectibilidad
moral del mistico, a la desnaturalizacion
de la meté&fora bucdlica del crecimiento
controlado y su apertura hacia un
mundo infinito en la Edad Moderna.
Paralela o progresivamente, el aparej
amiento con la dinamicidad
cientifico-técnica. De aqui la identifi-
cacion entre historia y progreso.

De este modo, el progreso como fe
secularizada, y utopia terrena, da origen



a la filosofia de la historia, se convierte
en un concepto universal, es fuente de
reaccion o revolucién, motor de la
ideologizacion e ideologia en si mis-
ma, seculariza a la religion y se
auto-sacraliza, es utopia y esperanza
inmediata, objeto de la planificaciény
su consecuencia anhelada, establece
legitimidades y éticas, salvaciones y
condenas, incluso purgatorios; es un
instrumento de la industrializacion y
su meta; actor del cambio politico y
su objeto; indicador y factor de la
historia y lo trascendente: un dios
terrenal origen y motor de
legitimidades politicas y sociales.
Como valor absoluto, como
legitimador de la historia y la politica,
de los individuos y de las sociedades,
el mito del progreso es,
histéricamente, primero, una fe secu-
larizada —el anhelado paraiso de mie-
les aqui en la tierra que se prometian la
llustracidn y, mas radicalmente, el
marxismo—, y después, una utopia
tec-nocratica, el mito prometeico del
homo technologicus, de una especie
de oasis servido por las
incombustibles fuentes de placer que
proporcionarian las infinitas
posibilidades de la técnica. Ahora bien,
¢cuando se produce el fin de los
paraisos y de los oasis? Porque lo que
es evidente en nuestra situacidn actual
—en eso que estamos Ilamando «una
nueva sensibilidad»— es que se han
acabado los paraisos terrenales. No
haria falta recurrir a las conclusiones
del Club de Roma y demas organismos
especializados en las visiones
catastroficas que nos bombardean por
todas partes. Basta con fijarse en el
lema de la nueva contestacion juvenil:
No future!, «No hay futuro»; ésa es la
contrasefia de nuestro momento; ésa
es la clave de la nueva sensibilidad.
«No hay futuro», y, por tanto, no hay
progreso. Se ha acabado desde el
momento en que los efectos secundarios
de una politica uni-

lateralmente expansionista, centrada ex-
clusivamente en el desarrollo tecnol6-
gico e industrial, amenazan con destruir
los logros alcanzados en el terreno
econdmico, en el terreno social y po-
litico, en el campo de la calidad de
vida, y amenazan aln con destruir la
misma sustancia de lo humano. Que la
utopia del crecimiento absoluto, del
mundo y la naturaleza como objetos
de la insaciable voluntad de domina-
cion del hombre acabe por encontrar
frenos histéricos insalvables no deja de
ser tan atractivo corno coherente. No
se puede esquilmar a la naturaleza
sin que ésta se vengue. Transformarla,
si, pero inmersos en ella, formando
parte de ella; canalizar sus recursos,
potenciar sus posibilidades, pero sin
agotarla. Los frenos a la dominacién
por la dominacion estan, afortunada-
mente, ala vista de todos: son li-
mites en la capacidad de liberacion
energética, de recursos naturales en su
sentido mas amplio, pero también li-
mites del crecimiento social. No se
puede planificar y racionalizar la vida
humana como si fuera un elemento
mas en la cadena de produccion,
tec-nificacion y microprocesacion. Lo
mas genuinamente humano estalla
aqui.

Es, por tanto, si no l6gico, si indu-
dablemente «humano», el rechazo a
una sociedad que tiende exclusivamente
a planificar, racionalizar y tecnifi-car,
eludiendo la cuestion clave, que es
cabalmente la proposicién y asuncion
de ideales. Posiblemente sea éste el
elemento definidor de la «nueva
sensibilidad» —y en este punto coin-
ciden miembros de la intettigentsia
tan dispares como los actuales corifeos
del neomarxismo alemén, como Jurgen
Habermas, o del neoconservadurismo
americano, como Daniel Bell—. Des-
pués de la crisis del progreso como valor
absoluto, necesitamos nuevos ideales:
mejor dicho, la vuelta de ideales



sin mas, porque lo caracteristico del
mito del progreso ha sido justamente
la sustitucion de los ideales humanos
por la utopia racionalista de aquel
«mundo feliz» que tan graficamente
inmortalizé Aldous Huxley.

No es extrafio, por todo ello, que los
valores de esa «nueva sensibilidad»
sean, en primer término, negativos, di-
rigidos contra lo vigente, contra la
tecnocracia, la industrializacién incon-
trolada, la tecnologia armamentista y
los vicios del consumismo, para tender
en un segundo momento al localismo
entendido como redescubrimiento de
las formas primitivas de vida privada
y social, en permanente contacto con
la naturaleza; a la revalorizacién de la
creatividad y la autorrealizacion indi-
vidual a través de la comunidad; a la
sustitucién del principio de competencia
y del capitalismo por el cooperativismo
y la solidaridad a todos los niveles; a un
difuso sentimentalismo social
interclasista que rechaza los partidos
tradicionales v el mismo sistema
democratico con el intento de reem-
plazarlo por formas de participacion
asamblearia, el derecho de resistencia,
etcétera.

Baste esta relacion como boton de
muestra de lo que se esta conviniendo en
llamar valores de la sociedad
pos-materialista. Baste también como
botdn de muestra de toda la ambigtiedad
que contiene lo que aqui definiamos
como «nueva sensibilidad». No hay
lugar para el engafio. Si, por una parte,
el movimiento ecologista y pacifista
nos muestra en qué medida hay
sensibilidad hoy dia por el
redescubri-miento de ideales
individuales y colectivos, no es menos
cierto que tampoco el ecologismo escapa
de ser una ideologia mas.

El ecologismo como ideologia

Lo caracteristico de la ideologia es
la transmutacion entre religion y poli-
tica. La politica se transforma en fe
secularizada o la religién en instrumento
politico. Si lo primero es lo que ocurre
en la llustracion y en la Revolucién
francesa, en el origen del concepto
mismo de ideologia, la utilizacién del
sentimiento religioso como factor de
homogeneizacion politica y como fuente
de legitimacion directa de la accion
politica es un fenémeno tipico de
nuestros dias. Todo el debate sobre la
politica de seguridad y defensa en
Centroeuropa estd impregnado de
connotaciones ético-religiosas, de una
nueva guerra de religion por la obten-
cion de la «verdadera» paz. Tras el
proceso de secularizacion de la vida
social y de racionalizacion de la politica
llevada a cabo en las ultimas décadas,
nos encontrariamos actualmente con
una tendencia a la «des-secula-rizacion».

No se trata I6gicamente al hablar de
des-secularizacion del registro de un
aumento de la préctica religiosa en los
paises de Europa Occidental. El vita-
lismo religioso que esta detras de este
curioso proceso de retorno no se orienta
primariamente alrededor de las ins-
tituciones religiosas tradicionales; se
trata mas bien de un sentimiento en
gran parte anarquico, que se desarrolla
fuera de las confesiones religiosas, y
cuyo medio de expresion es la moral. La
moral entendida como ética publica y
social, como ética colectiva Yy
arre-ligiosa; es decir, lo que se estd
produciendo es una moralizacion de la
politica, una «religion social» que no
responde a los criterios trascendentes
de la fe, sino a las lineas de la accion
politica; que no busca a Dios, sino un
sentimiento de solidaridad y
«humanidad»; que sustituye la salva-



cién del alma por el bienestar de la
sociedad y la tranquilidad de los «pa-
cificos»; que en vez de actos liturgicos
celebra demostraciones de protesta y
que se manifiesta no como comunidad
de fieles, sino como movimiento
ciudadano.

En efecto, el movimiento ecologista
y los movimientos por la paz y el des-
arme se han convertido en gran parte
en ghettos de activismo politico, do-
minados por la segura conciencia de
estar realizando una labor salvifica uni-
versal. La «nueva sensibilidad» corre
asi el peligro de transformarse en aque-
llo que legitimamente rechazaba: una
ideologia.

Mucho antes de que los movimientos
por la paz y la defensa del medio
ambiente empezasen a tener actualidad,
Arnold Gehlen habia descrito esta
transformacion de la religion en moral
politica: desde que a partir del siglo
xvin se pierde la conciencia de lo
sobrenatural, la religion se convierte
progresivamente en algo cada vez mas
simplemente humanitario. Lo absoluto,
lo trascendente, lo sobrenatural, se
intentan buscar aqui abajo, en los am-
bitos de la moral, la sociedad o la po-
litica, y en concreto alli donde la fe
religiosa tenia su expresién mas huma-
na: en la experiencia de la debilidad y
del temor, en las sensaciones de aban-
dono y carencia. El poder de larazony
la historia, las infinitas posibilidades del
arte y la técnica fueron otros tantos
demiurgos encargados de sustituir al
Dios cristiano.

También ahora la nueva religion so-
cial de la ética pacifista depende de la
sensacion radical de peligro e inseguri-
dad. No es casual que precisamente
aquellos &mbitos del mundo moderno
en los que se ha desarrollado con es-
pecial intensidad la complejidad de
estructuras racionales —la economia in-
dustrial avanzada y la politica de segu-
ridad militar— sean precisamente las
fuentes de donde surgen la sensacion
de inseguridad y el miedo. El recurso
a una nueva religion social, a impera-
tivos éticos directamente politicos, sin
ningun tipo de mediacion
racionali-zadora, se produce alli donde
la complejidad y la aceleraciéon de la
época moderna se manifiestan en toda su
ra-dicalidad. Es ahi justamente donde
estallan a la superficie los terrores mas
primarios y viscerales: el cataclismo
universal, la destruccion del planeta,
la aniquilacidn de la vida.

Las consecuencias de la transmuta-
cién de politica en religiosidad social
son claramente regresivas. El juicio ri-
guroso de una moral estricta y com-
bativa sustituye entonces a la raciona-
lidad politica; en vez de la solucién de
los problemas, se busca al culpable de
la situacion. La «nueva sensibilidad»
se convierte asi en agresion, y su rechazo
de aquella reduccién de la persona
humana a racionalidad tecnoldgica no
es entonces mas que una recaida en el
mito. Frente al mito de Proteo, el mito
de Cronos.

JM.B. *

* Profesor de Derecho Politico. Universidad Nacional de Educacién a Distancia.



