Juan Maria Laboa

El cardenal Tarancén,

testigo del cambio

Aqui no ha habido ruptura, sino cam-
bio, lenta transformacién, evolucién de
exigencias y mentalidades, de habitos y
ritos, de liturgias y preocupaciones. Una
vez mas, puede repetirse con razon que la
historia no da saltos, aunque lo parezca.
Ni el Vaticano Il fue la causa Ultima de
la profunda evolucidn del clero y de la
Iglesia espafiola ni la instauracion de la
Monarquia desencadend la
transformacion de la mentalidad del
pueblo espafiol, sino que, mucho antes,
como puede ser detectado por mil signos,
se producian intolerancias, desasosiegos
e intentos de nuevas férmulas, y
aparecian en numerosas didcesis lineas
pastorales que sefialaban la nueva
sensibilidad y los nuevos rumbos.

Naturalmente, esta profusa inquietud
necesitaba cauces adecuados. El
Concilio coincidi6 con este fermento,
lo potencid y le dio un marco, una jus-
tificacion y unos objetivos apropiados.

Lo mismo podriamos afirmar del car-
denal Tarancén, y de ahi el titulo de
estas paginas: no fue el revolucionario
peligroso que algunos precipitadamente
condenaron ni el frivolo que actuaba
sin plan ni objetivo, sino el testigo
sensible de una época y de una
sociedad, capaz de detectar el precio
del mercado, es decir, las angustias e

Cuenta y Razén, n.° 12
Julio-Agosto 1983

ilusiones, las necesidades y blsqueda
de la comunidad eclesiastica en este mo-
mento que le tocé vivir. Y dispuesto
a orientar y satisfacer en cuanto era
conveniente y necesario las peticiones
y exigencias de los cristianos.

Me parece importante situar la figura
del arzobispo de Madrid en esta
perspectiva. Al modo de un coro griego,
ha sido toda la Iglesia espafiola el
auténtico protagonista del cambio, a
veces traumatico y tortuoso, siempre
impetuoso y renovador. En este periodo,
el cardenal Tarancdn ha sido una pieza
fundamental. Otro en su lugar no
hubiera impedido el cambio, pero
probablemente éste hubiese resultado
menos pacifico, mas conflictivo, menos
armonico. Nada hubiera sido igual sin el
cardenal, pero no podemos ni debemos
atribuirle un protagonismo que no le
fue propio y que no le afiade més gloria
ni prestigio. Tarancon cree en los
hombres y se fia de ellos; ni manipula
ni se deja manipular; es un hombre
libre, pero no caprichoso; un hombre
capaz de sugerir y proponer, pero reacio
a imponer, que juega con lo posible y
huye de la intransigencia. Es decir, su
respeto por los demas -—obispos,
sacerdotes y seglares—, a lo largo de los
afios y de los cargos, le



ha llevado a impulsar, a animar y a
encauzar, nunca a frenar, manipular o
dirigir, a los demas en direcciones no
deseadas.

El Concilio de la renovacion

Al Concilio Vaticano se le atribuye
una causalidad casi infinita: es el res-
ponsable, la medida, el punto de com-
paracion de todo lo bueno y lo nefasto
sucedido en la Iglesia durante estos
Gltimos afios. Una historia serena y
pormenorizada serd capaz de individua-
lizar las tensiones y fermentos existentes
antes del Concilio y la energia e
iniciativas desencadenadas con motivo
de la magna asamblea. En cualquier ca-
S0, no cabe duda de que el tema litlrgico
constituyd un desencadenante decisivo
de las ansias renovadoras existentes. Las
diversas tendencias y sensibilidades
presentes en la comunidad cristiana, que
se caracterizaban por sus eclesiologias,
por sus posturas politico-sociales, por sus
concepciones sacramentales... diferentes,
surgiran y se contrapondran con motivo
del tema litdrgico, aparentemente tan
poco con-flictivo.

La Iglesia espafiola no se encontraba
muy preparada para el acontecimiento
conciliar, tal como se demostré a lo
largo de las intervenciones episcopales
durante las cuatro sesiones. Fueron
dignas, pero apenas aportaron nada al
debate y al estudio de los documentos.
Y, sin embargo, resulté sorprendente e
inesperado el entusiasmo con que se
acogio el nuevo espiritu, y la rapidez y
valentia con que sacerdotes y pueblo
pusieron manos a la obra de renovacion
y adaptacion. Contra lo previsible, el
peligro no estaba en que no se quisiera
acoger lo dispuesto en el Concilio,
sino que se

fuera demasiado de prisa, sin las cau-
telas y distingos necesarios.

El cardenal Tarancén dirigid la re-
forma litdrgica en Espafia a través de
la Comisién Episcopal correspondiente.
La tarea era ardua considerada en si
misma y en relacion con las circuns-
tancias espafiolas. Su bienhacer le allané
las dificultades. No cabe duda de que
la nueva comprension de los signos, la
traduccion de los textos, la renovacion
de los ritos favorecid una entusiasta y
activa participacion de los cristianos en
los actos fundamentales de expresion
de su fe.

Esta presidencia le valié al cardenal
la eleccidn a la Academia de la Lengua.
En realidad, su aportacion fue mas alla
de los méritos linglisticos que siempre
han acompafiado a las traducciones de
los libros litrgicos y que tanto han
influido en la evoluciébn de los
idiomas. Simboliza la aceptacién del
espiritu del Concilio aparentemente tan
dificil de ser recibido por una Iglesia
que era considerada anquilosada y
retrograda y que, sin embargo, lo estudid
y aceptd sin reticencia ni dificultad.
Evidentemente, no todo fue mérito de
Tarancén, pero no cabe duda de que
puede ser considerado exponente
privilegiado de esta necesidad sentida de
cambio, de renovacion y transformacion
de un cristianismo encamado y vivido,
pero, a menudo, intransigente,
formalista y anacrénico.

Porque aunque él paso inadvertido
durante el desarrollo del Concilio
—aunque hoy resultan muy interesantes
los postulados que envié a Roma antes
de su celebracién—, no cabe duda de
que capto, aceptd y puso en practica
las grandes intuiciones conciliares: la
eclesiologia mas cercana a las fuentes del
Nuevo Testamento y del mundo actual,
la concepcion de Iglesia como Pueblo de
Dios, comunidad fraternal
corresponsable, comprometida



con la historia y con los hombres, dia-
logante, respetuosa y servicial respecto
al mundo. Su actuacion desde entonces
ha estado marcada por estos principios,
sin los cuales no podriamos comprender
lo que hoy consideramos sus logros y
aportaciones  mas  decisivos y
sugerentes.

A proposito
de la Asamblea Conjunta

Cuando se desea recapitular el ca-
mino recorrido, cuando se quiere de-
terminar los puntos de inflexion de la
evolucion reciente de la Iglesia espa-
fiola, todos se fijan en septiembre de
1971, en la celebracion de la Asamblea
Conjunta de obispos y sacerdotes. Todo
era posible en ese momento: los grupos
radicales dominaban las escenas
marginales y ocupaban la atencién. Por
una parte, la encuesta realizada entre
més de 17.000 sacerdotes diocesanos
habia ofrecido una imagen del clero que
nadie esperaba y que preocupd a
muchos: desconcertado, inseguro en su
formacion teoldgica, poco identificado
con la postura de la Iglesia espafiola en
relacion con lo social y politico,
descontento con la imagen del sacerdote
tradicional y bastante desconectado de
la jerarquia, se inclinaba por opciones
politicas progresistas, entonces
impensables. Aparecia en la encuesta un
clero problematizado y dividido: dos
teologias distintas, dos maneras de
entender la autoridad, dos visiones del
mundo, del sacerdocio y de la vocacion,
dos estilos filosoficos de pensar. Por otra
parte, un sector representativo del
clero mantenia Vivo el
convencimiento originado durante la
guerra civil, al amparo de la persecucion
y los asesinatos, y no comprendia otra
actitud eclesiastica que la de la
colaboracion y mutuo apoyo con

el régimen politico surgido de aque-
lla triste y sangrienta contienda.

El episcopado demostré su valentia
al aceptar el reto de la celebracién de
esta Asamblea, que, necesariamente,
iba a poner sobre el tapete la divisién y
dificultades existentes. Pero dependia
del modo de llevar adelante las sesio-
nes, de la capacidad de dialogo y mo-
deracion, el que todo acabase en agua
;e borrajas 0 que constituyese un paso
importante hacia la clarificacion de tan-
tos problemas intra y extraeclesiales.

Todos recordamos aquellos dias an-
gustiosos: el Gobierno y sus medios de
comunicacion social descalificaron ta-
jantemente los documentos y las dis-
cusiones de la Asamblea, y, mucho mas
grave adn, parecia que la misma Santa
Sede la consideraba peligrosa y des-
viada. Fueron momentos de desconcier-
to. Entonces surgié la figura del car-
denal Tarancon: hablé con unos y
otros, viajo a Romay se encontrd con el
secretario de Estado y con Pablo VI,
aclar6 malentendidos, desvel6 mani-
obras inconfesables, devolvié la paz a
una lglesia que buscaba un nuevo ca-
mino y que no podia ser defraudada
en sus primeros pasos. El cardenal no
era prepotente, siguié siempre la ma-
xima italiana: «Vincere si, ma non
extravincere», quiso convencer, seguro
como estaba de sus argumentos, y
orientar a la Iglesia segln el rumbo
que consideraba necesario y deseado
por la mayoria. Quiso integrar a las
diversas corrientes y tendencias, pero
esta tarea resultaba casi imposible du-
rante los primeros afios setenta. «Cuando
empezaron a afianzarse tendencias
distintas dentro de la Iglesia, tanto
respecto al ritmo de aplicacion de las
orientaciones conciliares a nuestra patria
como a las relaciones que la Iglesia
debia mantener con el régimen
—-habian precedido unos afios de
‘autocritica' y de "contestacion' intra-



eclesial que es lo que provocd la ne-
cesidad de celebrar la Asamblea Con-
junta de obispos y sacerdotes—, tanto
los obispos como los sacerdotes estaba-
mos ‘etiquetados”: abiertos, cerrados,
conservadores, progresistas, etc. Y por
muchos esfuerzos que uno hiciera para
ser y aparecer sencillamente evangélico,
nadie se libraba de esa clasificacion,, que
era casi tenida como dogma de fe por
cada una de las tendencias» ..

Al cardenal le han acusado, a menudo,
de frivolidad, de pasividad, de no querer
enfrentarse con los conflictos. En
realidad, ha buscado siempre aunar
voluntades, convencer y demostrar. El
suyo ha sido, fundamentalmente, un
ministerio de reconciliacion.

Presidente y orientador
de la Conferencia Episcopal

Uno de los aspectos mas renovadores
y con mas influjo a la larga del
Vaticano Il fue la creacién y poten-
ciacion de las Conferencias Episcopa-
les. Quedaban lejos los tiempos de los
cismas de las Iglesias nacionales y pa-
recia necesario equilibrar la centraliza-
cién romana con una potenciacién de
las Iglesias locales que diera lugar a
una aportacién enriquecedora de las
costumbres, caracteristicas y problema-
tica de las diversas comunidades.

Espafia y la Iglesia espafiola vivian
a finales de los sesenta las dificultades
gue acompafian a todo cambio
profundo, que en aquellos afios se in-
tuia mas que se experimentaba. El papel
del Episcopado como cuerpo podia

! Las citas del cardenal Tarancén estan to-
madas de unas reflexiones publicadas en el
boletin del «Seminario de Historia de la Iglesia
Contemporanea» del Seminario de Madrid, con
el titulo Cincuenta afios de sacerdocio en
Espafia.

resultar decisivo no sélo en la esfera
eclesiastica, sino también en la social
y politica, ya que todos eran conscientes
de que una transformacién en la
mentalidad religiosa y eclesiastica ten-
dria consecuencias decisivas en la es-
tructura politica.

Escribe el cardenal aludiendo al Go-
bierno de entonces: «Un detalle muy
significativo que demuestra esa postura
fue el que diesen una importancia
decisiva a la Conferencia Episcopal de
los afios sesenta, cuando creian que
les era favorable, hasta intentar exigir
gue en los temas de caracter general no
hablasen  los  obispos, sino la
Conferencia, y la desconfianza en la
misma, en los afios setenta, cuando
creyeron que ésta mantenia la postura
de independencia de la autoridad civil.»
Sin embargo, hoy podemos decir que a
medida que las actividades de la
Conferencia provocaban el rechazo de
los politicos, atraian a buena parte de las
comunidades y del clero, activaban la
vida religiosa, dirigian y encauzaban una
Iglesia en plena ebullicién.

El cardenal Tarancén, elegido pre-
sidente durante tres veces consecuti-
vas, dirigi6, durante once afios
con-flictivos y decisivos, el cambio de la
Iglesia. Desde 1971 a 1981, este hombre
supo comprender el reto que el
Concilio, la modernidad y el cambio
sociopolitico dirigian a un Episcopado,
al principio anciano y profundamente
impactado  por la  experiencia
republicana y bélica, que fue renovan-
dose y adaptandose a las directrices de
Pablo V1. Porque creo que no quitamos
mérito al cardenal y nos acercamos
bastante a la verdad si lo definimos
como un buen ejecutor de la politica
eclesiastica de este gran Pontifice. De
hecho, no podriamos comprender la
evolucion de la Conferencia Episcopal,
su cambio de signo, si no



Afoveros», de la publicacion del do-
cumento sobre «La Iglesia y la comu-
nidad politica» o el relacionado con
«La reconciliacion en la Iglesia y en
la sociedad», los dias del asesinato del
almirante Carrero.

No se trataba de ingratitud —como
acuso Carrero en su famoso discurso—
ni de abandono de la barca cuando el
peligro arreciaba, sino de la atenta es-
cucha a la opiniébn mayoritaria de la
comunidad eclesiéstica, comprension
del espiritu dominante en la Asamblea
conciliar, aceptacién del pensamiento
de Pablo VI. <A mi me achacaban
~A—afirma Tarancén— que ‘'era la voz
de Pablo VI', y que me empefiaba en
realizar en Espafia las directrices de la
Santa Sede, en contra, segun ellos, de
los intereses de Espafia. Eran muy
propensos a confundir el régimen vy
aun su misma permanencia como mi-
nistros con Espafia: sus intereses eran
los intereses de Espafia y, como no,
los intereses de la Iglesia, de la que se
consideraban hijos fieles y devotisimos.»

Quiero sefialar la comprension vy el
buen entendimiento mutuo entre Pablo
VI y nuestro cardenal, quien siempre
hablara del Papa con admiracion y
entusiasmo: «Se ha dicho que Pablo
VI era dubitativo y mas bien seco en
sus relaciones con los demas. Yo puedo
asegurar que le he visto muy decidido
en momentos importantes, y de él he
recibido aliento y fortaleza, en no
pocas ocasiones, cuando yo me sentia un
poco abrumado por el oleaje airado que
se levantaba en determinadas ocasiones,
incluso en ambientes eclesiales.» Han
sido dos personalidades que han amado
a la lIglesia mas que a nada, que no han
impuesto sus criterios, sino que, mas
bien, han escuchado con atencion y con
respeto la palpitacion eclesial, las
necesidades y aspiraciones del pueblo
de Dios.

El enfrentamiento de la Iglesia y
del régimen anterior se debié funda-
mentalmente a esa escucha. La jerar-
quia eclesiastica fue consciente de la
necesidad del cambio, mientras que la
estructura politica se mantuvo anqui-
losada, por lo que el choque resultd
inevitable. Creo que se puede afirmar
que la Iglesia espafiola, en muchos as-
pectos, precedid y favorecidé el cambio.
Hoy podemos decir que muchos de
los dirigentes de los partidos, sindicatos
y grupos sociales han sido formados en
ambitos cercanos a la Iglesia, aunque
ahora les cueste aceptarlo. La Iglesia no
hacia politica directa, pero
indudablemente favorecio la reflexion
y la profundizacion en unas ideas que
desembocaban en el cambio politico.
Tarancén, una vez mas, no hizo nada
que tuviese como objetivo la evolu-
cién politica, pero no cabe duda de
que su accion fue importante y deci-
siva, a veces, en esta direccidn.

Una Iglesia libre en
un Estado libre

La historia constitucional espafiola
nos ensefia que todos los textos fun-
damentales consagraron la
confesio-nalidad del Estado. Desde los
Concilios de Toledo hasta nuestros
dias, Iglesia y Estado han permanecido
unidos y, a menudo, mezclados vy
confundidos. Céadiz afirm6é que Ila
religiéon del Estado «es y sera» la
catdlica y las Leyes Fundamentales
afirmaban que su norte seria la
doctrina catolica. Sélo en algunos
momentos conflictivos y dolorosos se
habia apartado la politica de esta
tradicion.

En este marco brilla con mas fuerza
la homilia del 27 de noviembre de
1975. Recordemos la situacién fluida
e imprevisible. Creo que es la prime-



integrasemos también la labor paciente
y coherente del nuncio apostélico,
Mons. Dadaglio, quien renovo buena
parte del Episcopado, nombrando tal
vez no los mejores, pero, en cualquier
caso, personas que participaban de esta
sensibilidad y orientacion. El cambio
de mentalidad del Episcopado y del
clero espafiol constituye uno de los
aspectos méas espectaculares de esta
transicion.

Desde la corta pero suficiente pers-
pectiva actual podemos afirmar que la
Iglesia dirigida por el cardenal ha sido
un elemento importante para conseguir
gue la transicion no degenerase en lu-
cha ideologica 6 religiosa y que pudiese
hacerse con una paz relativa. Tal vez
fue necesario un cierto protagonismo
inicial que desembocaria en un
repliegue a su pura funcién religiosa.

Sus relaciones
con el poder politico

Al presentar su dimisién, el cardenal
llevaba treinta y siete afios de
episcopado, habia presidido didcesis
tan importantes como Oviedo y Toledo,
habia escrito pastorales que impactaron
a la opinién puablica. Pero creo que se
puede afirmar que era conocido, sobre
todo, a causa de sus relaciones con el
poder, en ocasion de algunos
sucesos conflictivos, y con motivo de
su homilia en la iglesia de San Jer6nimo.
Se podra decir que resulta injusto reducir
un largo, denso y fructuoso pontificado
a unos hechos que, a veces, ni siquiera
eran de indole es-trictamene religiosa;
pero no me cabe duda de que era asi con
relacion al espafiol medio. Ademas, no
resulta tan baladi si admitimos que esta
evolucién en las relaciones
Iglesia-Estado, el despegue de la
Iglesia de una postura que hoy se llama
nacional-catdlica,

pero que representa una actitud
pluri-secular de apoyo mutuo,
constituye uno de los acontecimientos
mas significativos de este siglo.

Siendo obispo de Solsona, en 1947,
escribié la pastoral «El pan nuestro
de cada dia» denunciando una realidad
social injusta y defendiendo a quienes
no podian defenderse por si mismos. La
reaccion negativa fue inmediata; dijeron
publicamente que se metia en
cuestiones politicas que no eran de su
incumbencia, y hasta le llamaron «rojo»
y «comunista», porque la consideraron
como un ataque al régimen. Esta
pastoral se le atragantd6 a muchos
politicos, y Tarancon, de hecho,
permanecié durante dieciocho afios
en la pequefia didcesis catalana a
pesar de que era considerado como una
de las personalidades méas interesantes
del episcopado.

Esto no cambi6 su talante ni su ac-
titud. Continud siendo libre, pero no
polémico, comprensivo con las diversas
opciones politicas, pero sin convertirse
en ningdn momento en banderin o
tapadera de ninguna opcion. «En mas
de una ocasion —escribe— he tenido
que atajar el razonamiento de alglin
ministro para decirle: tenga en cuenta
que el obispo soy yo; usted es el
ministro. Yo le acepto los razo-
namientos politicos que usted me haga
y comprendo su posicion en defensa
del Estado y del régimen, pero soy
yo el que he de sefalar y defender la
postura de la Iglesia ante la proble-
matica actual.»

Siendo presidente de la Conferencia
Episcopal y arzobispo de Madrid tuvo
que afrontar una y otra vez in-
comprensiones y desaires por parte del
poder politico: eran los dias, meses y
afios de las homilias multadas, de las
acusaciones a sacerdotes, de los alla-
namientos de edificios eclesiasticos.
Fue el momento fronterizo del «caso



ra vez que el cardenal Tarancon toma
en solitario la batuta, sefiala la direc-
cion, marca unos objetivos. Es verdad
que también en esta ocasion fue fiel
al sentir y deseo de «u pueblo, mani-
festado de mil maneras a lo largo de
los afios precedentes, pero no cabe duda
de que la apuesta fue valiente y, en
cierto sentido, realizada en solitario.
Me voy a permitir sefialar algunos
parrafos que, en su simplicidad, sefialan
la distancia con la situacion anterior y
los deseos de una nueva relacion:

«La fe cristiana no es una ideologia
politica ni puede ser identificada por
ninguna de ellas, dado que ningln
sistema social o politico puede agotar
la riqueza del Evangelio ni pertenece a
la mision de la Iglesia presentar
opciones o soluciones concretas de
gobierno en los campos temporales de
las ciencias sociales, econdémicas o
politicas. La Iglesia no patrocina
ninguna forma ni ideologia politica, y
si alguien utiliza su nombre para cubrir
sus banderias, estd usurpandolo
manifiestamente.»

«La Iglesia nunca determinard qué
autoridades deben gobernar, pero si
exigira a todas que estén al servicio
de la comunidad entera, que respeten
sin discriminaciones ni privilegios los
derechos de las personas.»

«La Iglesia no pide ningun tipo
de privilegio. Pide que se le reconozca
la libertad que proclama para todos;
pide el derecho de predicar el
Evangelio entero, incluso cuando su
predicacion pueda resultar critica para
la sociedad concreta en que se anun-
cia...»

«Pido para vos acierto y discrecion
para abrir caminos del futuro de la
patria, para que, de acuerdo con la
naturaleza humana y la voluntad de
Dios, las estructuras juridico-politicas
ofrezcan a todos los ciudadanos la po-

sibilidad de participar' libre y activa-
mente en la vida del pais...»

«Pido, finalmente, sefior, que nos-
otros, como hombres de Iglesia, y vos,
como hombre de gobierno, acertemos
en unas relaciones que respeten la mutua
autonomia y libertad, sin que ello obste
nunca para la mutua y fecunda
colaboracion desde los respectivos
campos.»

Habitualmente ha sido el Estado
quien en los diversos paises europeos
ha roto con la Iglesia y ha legislado la
separacion. Aqui fue la Iglesia la que
se adelantd y pidid, en cierto sentido,
volver al derecho comun. Evidente-
mente, resulta mas dificil decidirlo que
asumirlo y establecer después una praxis
aceptable. De hecho, tendrén que pasar
todavia bastantes afios antes de que
consigamos establecer un equilibrio
estable, libre y liberador, que supere las
tentaciones perennes: ni
nacio-nal-catolicismo ni
nacional-socialismo, ni laicismo ni
confesionalidad. Una Iglesia libre,
pues, en un Estado libre, en el que
jueguen no sélo los partidos, sino las
diversas fuerzas sociales. «Me he
convencido —afirma el cardenal—, a lo
largo de mis experiencias en este campo,
de que la jerarquia debe dialogar con
todos, también con los partidos
politicos, sean de la tendencia que
fueran, sin vincularse a nadie y sin
permitir que, incluso con buena in-
tencion, la instrumentalicen en favor
de una tendencia.» Y, mas adelante:
«En la época de transicion a la demo-
cracia he tenido contactos con autori-
dades para aclarar que la Iglesia no
queria tomar partido ni entrar en la
lucha por el poder y evitar a todo trance
gue se polarizasen las fuerzas politicas
en torno a la Iglesia, como tantas veces
ha ocurrido en la historia de nuestra
patria.»

Esta actitud puede explicar el re-
chazo del cardenal a respaldar parti-



dos determinados, aunque defendiesen
programas cercanos a la Iglesia. Ha-
bia que defender una sociedad fuerte y
madura en la que fuesen posibles
diversos cauces de participacion. Re-
presentaba un paso mas en el largo
caminar de la Iglesia: primero se apoyd
en la fuerza del Estado, en el brazo
secular de monarquias
confesional-mente catolicas. Despues,
a partir de Ledn XIII, favorecera los
partidos cristianos que defenderan los
derechos de la Iglesia, a pesar de que
esto significaba que unos partidos
politicos podian identificarse con la
Iglesia, pero otros agrupaban a quienes
rechazaban o se sentian rechazados por
esta Iglesia. Ahora, los cristianos, al
votar a todos los partidos, que
procurarian no enfrentarse con esta
Iglesia, podian defender en los
diversos espacios politicos lo que les
exigia su fe. La apuesta era fuerte, el
peligro de ambigiiedad era grande,
pero no cabe duda de que se adquiria
una libertad antes desconocida. Claro
que esto exigia, como contrapartida,
que los partidos tolerasen en su seno el
voto de conciencia, y no siempre ha
sido asi. Paraddjicamente, la Iglesia
concedia a sus fieles una libertad que
muchos partidos no estaban dispuestos
a otorgar a los suyos.

No al integrismo

Al reflexionar sobre nuestro pasado
cercano tenemos que preguntarnos qué
ha cambiado realmente en nuestra
sociedad eclesidstica mas alla de lo es-
candaloso y llamativo, que suele resultar
marginal. Yo diria que se trata de un
talante, de un modo de relacionarse
con la sociedad, de una
autocom-prension de la  propia
presencia, hueva y revolucionaria.

Ha desaparecido esa Iglesia majes-

tuosa y alejada, formalista, preocupada
s6lo por los -peligros y asechanzas que
la rodeaban, esa Iglesia monolitica,
identificada con unas opciones politicas
contingentes y unos estereotipos de
pensamiento.'En una palabra: la
Iglesia que aparece en nuestra historia
identificada en buena parte con el
integrismo, ese movimiento y esa
actitud que, ciertamente, no ha des-
aparecido de nuestro entorno, pero que
se ha convertido en marginal.

Y también en esto, tal vez mas que
nada en este aspecto, Tarancén resulta
paradigmatico. Yo me atreveria a decir
gue su formacion y su reaccion
espontanea es tradicional y conserva-
dora como la de sus hermanos en el
episcopado de hace afios, pero su ta-
lante y su actitud constituyen un no
rotundo al integrismo, a la tentacion
maniquea de ver la vida en funcion de
buenos y malos, al impulso de ence-
rrarse en si mismo ante los peligros y
lo desconocido.

Al hablar de los cambios de men-
talidad recientemente experimentados,
escribe: «Al obispo se le criticay se le
‘contesta’ aun en su presencia, y tiene
gue ganarse todos los dias la confianza
y el respeto de los sacerdotes y de los
seglares. Por eso he dicho yo algunas
veces que ser obispo se esta poniendo
cada dia mas dificil, aunque, si he de ser
sincero, resulta mas apasionante. Porque
te sientes continuamente estimulado a
superarte, a no proceder ni mandar a la
ligera, a atar todos los cabos para
merecer la confianza y el jrespeto.»
Creo que en este parrafo podemos
encontrar la clave de una actuacion vy,
en resumen, del éxito de su mision: esa
capacidad de escucha, esa sensibilidad
para captar y conectar con los problemas
reales, la decision de no arrasar el
pluralismo, sino de aprovecharse de sus
posibilidades y de intentar encauzarlo
a pesar



de sus dificultades y de la aparente
confusion resultante.

Esta actitud explica su actuacion en
la Asamblea Conjunta, sus relaciones
con el régimen anterior, su aceptacion
de la democracia, su reaccion ante la
nueva Constitucion, su estilo de go-

bierno diocesano, sus relaciones con
los sacerdotes, su aceptacién de un
nuevo modelo de seminario. Ha sido,
al mismo tiempo, constructor y ter-
mometro de una época, artifice y tes-
tigo del cambio.

JM. L *

* Vicario de Pastoral Universitaria. Catedratico de la Universidad de Comillas.



