
Juan María Laboa 

El cardenal Tarancón, 

testigo del  cambio 

 

Aquí no ha habido ruptura, sino cam-
bio, lenta transformación, evolución de 
exigencias y mentalidades, de hábitos y 
ritos, de liturgias y preocupaciones. Una 
vez más, puede repetirse con razón que la 
historia no da saltos, aunque lo parezca. 
Ni el Vaticano II fue la causa última de 
la profunda evolución del clero y de la 
Iglesia española ni la instauración de la 
Monarquía desencadenó la 
transformación de la mentalidad del 
pueblo español, sino que, mucho antes, 
como puede ser detectado por mil signos, 
se producían intolerancias, desasosiegos 
e intentos de nuevas fórmulas, y 
aparecían en numerosas diócesis líneas 
pastorales que señalaban la nueva 
sensibilidad y los nuevos rumbos. 

Naturalmente, esta profusa inquietud 
necesitaba cauces adecuados. El 
Concilio coincidió con este fermento, 
lo potenció y le dio un marco, una jus-
tificación y unos objetivos apropiados. 
Lo mismo podríamos afirmar del car-
denal Tarancón, y de ahí el título de 
estas páginas: no fue el revolucionario 
peligroso que algunos precipitadamente 
condenaron ni el frivolo que actuaba 
sin plan ni objetivo, sino el testigo 
sensible de una época y de una 
sociedad, capaz de detectar el precio 
del mercado, es decir, las angustias e 

ilusiones, las necesidades y búsqueda 
de la comunidad eclesiástica en este mo-
mento que le tocó vivir. Y dispuesto 
a orientar y satisfacer en cuanto era 
conveniente y necesario las peticiones 
y exigencias de los cristianos. 

Me parece importante situar la figura 
del arzobispo de Madrid en esta 
perspectiva. Al modo de un coro griego, 
ha sido toda la Iglesia española el 
auténtico protagonista del cambio, a 
veces traumático y tortuoso, siempre 
impetuoso y renovador. En este período, 
el cardenal Tarancón ha sido una pieza 
fundamental. Otro en su lugar no 
hubiera impedido el cambio, pero 
probablemente éste hubiese resultado 
menos pacífico, más conflictivo, menos 
armónico. Nada hubiera sido igual sin el 
cardenal, pero no podemos ni debemos 
atribuirle un protagonismo que no le 
fue propio y que no le añade más gloria 
ni prestigio. Tarancón cree en los 
hombres y se fía de ellos; ni manipula 
ni se deja manipular; es un hombre 
libre, pero no caprichoso; un hombre 
capaz de sugerir y proponer, pero reacio 
a imponer, que juega con lo posible y 
huye de la intransigencia. Es decir, su 
respeto por los demás -—obispos, 
sacerdotes y seglares—, a lo largo de los 
años y de los cargos, le 

Cuenta y Razón, n.° 12 
Julio-Agosto 1983 



ha llevado a impulsar, a animar y a 
encauzar, nunca a frenar, manipular o 
dirigir, a los demás en direcciones no 
deseadas. 

El Concilio de la renovación 

Al Concilio Vaticano se le atribuye 
una causalidad casi infinita: es el res-
ponsable, la medida, el punto de com-
paración de todo lo bueno y lo nefasto 
sucedido en la Iglesia durante estos 
últimos años. Una historia serena y 
pormenorizada será capaz de individua-
lizar las tensiones y fermentos existentes 
antes del Concilio y la energía e 
iniciativas desencadenadas con motivo 
de la magna asamblea. En cualquier ca-
so, no cabe duda de que el tema litúrgico 
constituyó un desencadenante decisivo 
de las ansias renovadoras existentes. Las 
diversas tendencias y sensibilidades 
presentes en la comunidad cristiana, que 
se caracterizaban por sus eclesiologías, 
por sus posturas político-sociales, por sus 
concepciones sacramentales... diferentes, 
surgirán y se contrapondrán con motivo 
del tema litúrgico, aparentemente tan 
poco con-flictivo. 

La Iglesia española no se encontraba 
muy preparada para el acontecimiento 
conciliar, tal como se demostró a lo 
largo de las intervenciones episcopales 
durante las cuatro sesiones. Fueron 
dignas, pero apenas aportaron nada al 
debate y al estudio de los documentos. 
Y, sin embargo, resultó sorprendente e 
inesperado el entusiasmo con que se 
acogió el nuevo espíritu, y la rapidez y 
valentía con que sacerdotes y pueblo 
pusieron manos a la obra de renovación 
y adaptación. Contra lo previsible, el 
peligro no estaba en que no se quisiera 
acoger lo dispuesto en el Concilio, 
sino que se 

fuera demasiado de prisa, sin las cau-
telas y distingos necesarios. 

El cardenal Tarancón dirigió la re-
forma litúrgica en España a través de 
la Comisión Episcopal correspondiente. 
La tarea era ardua considerada en sí 
misma y en relación con las circuns-
tancias españolas. Su bienhacer le allanó 
las dificultades. No cabe duda de que 
la nueva comprensión de los signos, la 
traducción de los textos, la renovación 
de los ritos favoreció una entusiasta y 
activa participación de los cristianos en 
los actos fundamentales de expresión 
de su fe. 

Esta presidencia le valió al cardenal 
la elección a la Academia de la Lengua. 
En realidad, su aportación fue más allá 
de los méritos lingüísticos que siempre 
han acompañado a las traducciones de 
los libros litúrgicos y que tanto han 
influido en la evolución de los 
idiomas. Simboliza la aceptación del 
espíritu del Concilio aparentemente tan 
difícil de ser recibido por una Iglesia 
que era considerada anquilosada y 
retrógrada y que, sin embargo, lo estudió 
y aceptó sin reticencia ni dificultad. 
Evidentemente, no todo fue mérito de 
Tarancón, pero no cabe duda de que 
puede ser considerado exponente 
privilegiado de esta necesidad sentida de 
cambio, de renovación y transformación 
de un cristianismo encamado y vivido, 
pero, a menudo, intransigente, 
formalista y anacrónico. 

Porque aunque él pasó inadvertido 
durante el desarrollo del Concilio 
—aunque hoy resultan muy interesantes 
los postulados que envió a Roma antes 
de su celebración—, no cabe duda de 
que captó, aceptó y puso en práctica 
las grandes intuiciones conciliares: la 
eclesiología más cercana a las fuentes del 
Nuevo Testamento y del mundo actual, 
la concepción de Iglesia como Pueblo de 
Dios, comunidad fraternal 
corresponsable, comprometida 



con la historia y con los hombres, dia-
logante, respetuosa y servicial respecto 
al mundo. Su actuación desde entonces 
ha estado marcada por estos principios, 
sin los cuales no podríamos comprender 
lo que hoy consideramos sus logros y 
aportaciones más decisivos y 
sugerentes. 

A propósito 

de la Asamblea Conjunta 

Cuando se desea recapitular el ca-
mino recorrido, cuando se quiere de-
terminar los puntos de inflexión de la 
evolución reciente de la Iglesia espa-
ñola, todos se fijan en septiembre de 
1971, en la celebración de la Asamblea 
Conjunta de obispos y sacerdotes. Todo 
era posible en ese momento: los grupos 
radicales dominaban las escenas 
marginales y ocupaban la atención. Por 
una parte, la encuesta realizada entre 
más de 17.000 sacerdotes diocesanos 
había ofrecido una imagen del clero que 
nadie esperaba y que preocupó a 
muchos: desconcertado, inseguro en su 
formación teológica, poco identificado 
con la postura de la Iglesia española en 
relación con lo social y político, 
descontento con la imagen del sacerdote 
tradicional y bastante desconectado de 
la jerarquía, se inclinaba por opciones 
políticas progresistas, entonces 
impensables. Aparecía en la encuesta un 
clero problematizado y dividido: dos 
teologías distintas, dos maneras de 
entender la autoridad, dos visiones del 
mundo, del sacerdocio y de la vocación, 
dos estilos filosóficos de pensar. Por otra 
parte, un sector representativo del 
clero mantenía vivo el 
convencimiento originado durante la 
guerra civil, al amparo de la persecución 
y los asesinatos, y no comprendía otra 
actitud eclesiástica que la de la 
colaboración y mutuo apoyo con 

el régimen político surgido de aque-
lla triste y sangrienta contienda. 

El episcopado demostró su valentía 
al aceptar el reto de la celebración de 
esta Asamblea, que, necesariamente, 
iba a poner sobre el tapete la división y 
dificultades existentes. Pero dependía 
del modo de llevar adelante las sesio-
nes, de la capacidad de diálogo y mo-
deración, el que todo acabase en agua 
¿e borrajas o que constituyese un paso 
importante hacia la clarificación de tan-
tos problemas intra y extraeclesiales. 

Todos recordamos aquellos días an-
gustiosos: el Gobierno y sus medios de 
comunicación social descalificaron ta-
jantemente los documentos y las dis-
cusiones de la Asamblea, y, mucho más 
grave aún, parecía que la misma Santa 
Sede la consideraba peligrosa y des-
viada. Fueron momentos de desconcier-
to. Entonces surgió la figura del car-
denal Tarancón: habló con unos y 
otros, viajó a Roma y se encontró con el 
secretario de Estado y con Pablo VI, 
aclaró malentendidos, desveló mani-
obras inconfesables, devolvió la paz a 
una Iglesia que buscaba un nuevo ca-
mino y que no podía ser defraudada 
en sus primeros pasos. El cardenal no 
era prepotente, siguió siempre la má-
xima italiana: «Vincere si, ma non 
extravincere», quiso convencer, seguro 
como estaba de sus argumentos, y 
orientar a la Iglesia según el rumbo 
que consideraba necesario y deseado 
por la mayoría. Quiso integrar a las 
diversas corrientes y tendencias, pero 
esta tarea resultaba casi imposible du-
rante los primeros años setenta. «Cuando 
empezaron a afianzarse tendencias 
distintas dentro de la Iglesia, tanto 
respecto al ritmo de aplicación de las 
orientaciones conciliares a nuestra patria 
como a las relaciones que la Iglesia 
debía mantener con el régimen 
—-habían precedido unos años de 
'autocrítica' y de "contestación' intra- 



eclesial que es lo que provocó la ne-
cesidad de celebrar la Asamblea Con-
junta de obispos y sacerdotes—, tanto 
los obispos como los sacerdotes estába-
mos 'etiquetados': abiertos, cerrados, 
conservadores, progresistas, etc. Y por 
muchos esfuerzos que uno hiciera para 
ser y aparecer sencillamente evangélico, 
nadie se libraba de esa clasificación,, que 
era casi tenida como dogma de fe por 
cada una de las tendencias» 1. 

Al cardenal le han acusado, a menudo, 
de frivolidad, de pasividad, de no querer 
enfrentarse con los conflictos. En 
realidad, ha buscado siempre aunar 
voluntades, convencer y demostrar. El 
suyo ha sido, fundamentalmente, un 
ministerio de reconciliación. 

Presidente y orientador 

de la Conferencia Episcopal 

Uno de los aspectos más renovadores 
y con más influjo a la larga del 
Vaticano II fue la creación y poten-
ciación de las Conferencias Episcopa-
les. Quedaban lejos los tiempos de los 
cismas de las Iglesias nacionales y pa-
recía necesario equilibrar la centraliza-
ción romana con una potenciación de 
las Iglesias locales que diera lugar a 
una aportación enriquecedora de las 
costumbres, características y problemá-
tica de las diversas comunidades. 

España y la Iglesia española vivían 
a finales de los sesenta las dificultades 
que acompañan a todo cambio 
profundo, que en aquellos años se in-
tuía más que se experimentaba. El papel 
del Episcopado como cuerpo podía 

1 Las citas del cardenal Tarancón están to-
madas de unas reflexiones publicadas en el 
boletín del «Seminario de Historia de la Iglesia 
Contemporánea» del Seminario de Madrid, con 
el título Cincuenta años de sacerdocio en 
España. 

resultar decisivo no sólo en la esfera 
eclesiástica, sino también en la social 
y política, ya que todos eran conscientes 
de que una transformación en la 
mentalidad religiosa y eclesiástica ten-
dría consecuencias decisivas en la es-
tructura política. 

Escribe el cardenal aludiendo al Go-
bierno de entonces: «Un detalle muy 
significativo que demuestra esa postura 
fue el que diesen una importancia 
decisiva a la Conferencia Episcopal de 
los años sesenta, cuando creían que 
les era favorable, hasta intentar exigir 
que en los temas de carácter general no 
hablasen los obispos, sino la 
Conferencia, y la desconfianza en la 
misma, en los años setenta, cuando 
creyeron que ésta mantenía la postura 
de independencia de la autoridad civil.» 
Sin embargo, hoy podemos decir que a 
medida que las actividades de la 
Conferencia provocaban el rechazo de 
los políticos, atraían a buena parte de las 
comunidades y del clero, activaban la 
vida religiosa, dirigían y encauzaban una 
Iglesia en plena ebullición. 

El cardenal Tarancón, elegido pre-
sidente durante tres veces consecuti-
vas, dirigió, durante once años 
con-flictivos y decisivos, el cambio de la 
Iglesia. Desde 1971 a 1981, este hombre 
supo comprender el reto que el 
Concilio, la modernidad y el cambio 
sociopolítico dirigían a un Episcopado, 
al principio anciano y profundamente 
impactado por la experiencia 
republicana y bélica, que fue renován-
dose y adaptándose a las directrices de 
Pablo VI. Porque creo que no quitamos 
mérito al cardenal y nos acercamos 
bastante a la verdad si lo definimos 
como un buen ejecutor de la política 
eclesiástica de este gran Pontífice. De 
hecho, no podríamos comprender la 
evolución de la Conferencia Episcopal, 
su cambio de signo, si no 



Añoveros», de la publicación del do-
cumento sobre «La Iglesia y la comu-
nidad política» o el relacionado con 
«La reconciliación en la Iglesia y en 
la sociedad», los días del asesinato del 
almirante Carrero. 

No se trataba de ingratitud —como 
acusó Carrero en su famoso discurso— 
ni de abandono de la barca cuando el 
peligro arreciaba, sino de la atenta es-
cucha a la opinión mayoritaria de la 
comunidad eclesiástica, comprensión 
del espíritu dominante en la Asamblea 
conciliar, aceptación del pensamiento 
de Pablo VI. «A mí me achacaban 
^—afirma Tarancón— que 'era la voz 
de Pablo VI', y que me empeñaba en 
realizar en España las directrices de la 
Santa Sede, en contra, según ellos, de 
los intereses de España. Eran muy 
propensos a confundir el régimen y 
aun su misma permanencia como mi-
nistros con España: sus intereses eran 
los intereses de España y, cómo no, 
los intereses de la Iglesia, de la que se 
consideraban hijos fieles y devotísimos.» 

Quiero señalar la comprensión y el 
buen entendimiento mutuo entre Pablo 
VI y nuestro cardenal, quien siempre 
hablará del Papa con admiración y 
entusiasmo: «Se ha dicho que Pablo 
VI era dubitativo y más bien seco en 
sus relaciones con los demás. Yo puedo 
asegurar que le he visto muy decidido 
en momentos importantes, y de él he 
recibido aliento y fortaleza, en no 
pocas ocasiones, cuando yo me sentía un 
poco abrumado por el oleaje airado que 
se levantaba en determinadas ocasiones, 
incluso en ambientes eclesiales.» Han 
sido dos personalidades que han amado 
a la Iglesia más que a nada, que no han 
impuesto sus criterios, sino que, más 
bien, han escuchado con atención y con 
respeto la palpitación eclesial, las 
necesidades y aspiraciones del pueblo 
de Dios. 

El enfrentamiento de la Iglesia y 
del régimen anterior se debió funda-
mentalmente a esa escucha. La jerar-
quía eclesiástica fue consciente de la 
necesidad del cambio, mientras que la 
estructura política se mantuvo anqui-
losada, por lo que el choque resultó 
inevitable. Creo que se puede afirmar 
que la Iglesia española, en muchos as-
pectos, precedió y favoreció el cambio. 
Hoy podemos decir que muchos de 
los dirigentes de los partidos, sindicatos 
y grupos sociales han sido formados en 
ámbitos cercanos a la Iglesia, aunque 
ahora les cueste aceptarlo. La Iglesia no 
hacía política directa, pero 
indudablemente favoreció la reflexión 
y la profundización en unas ideas que 
desembocaban en el cambio político. 
Tarancón, una vez más, no hizo nada 
que tuviese como objetivo la evolu-
ción política, pero no cabe duda de 
que su acción fue importante y deci-
siva, a veces, en esta dirección. 

Una Iglesia libre en 
un Estado libre 

La historia constitucional española 
nos enseña que todos los textos fun-
damentales consagraron la 
confesio-nalidad del Estado. Desde los 
Concilios de Toledo hasta nuestros 
días, Iglesia y Estado han permanecido 
unidos y, a menudo, mezclados y 
confundidos. Cádiz afirmó que la 
religión del Estado «es y será» la 
católica y las Leyes Fundamentales 
afirmaban que su norte sería la 
doctrina católica. Sólo en algunos 
momentos conflictivos y dolorosos se 
había apartado la política de esta 
tradición. 

En este marco brilla con más fuerza 
la homilía del 27 de noviembre de 
1975. Recordemos la situación fluida 
e imprevisible. Creo que es la prime- 



integrásemos también la labor paciente 
y coherente del nuncio apostólico, 
Mons. Dadaglio, quien renovó buena 
parte del Episcopado, nombrando tal 
vez no los mejores, pero, en cualquier 
caso, personas que participaban de esta 
sensibilidad y orientación. El cambio 
de mentalidad del Episcopado y del 
clero español constituye uno de los 
aspectos más espectaculares de esta 
transición. 

Desde la corta pero suficiente pers-
pectiva actual podemos afirmar que la 
Iglesia dirigida por el cardenal ha sido 
un elemento importante para conseguir 
que la transición no degenerase en lu-
cha ideológica ó religiosa y que pudiese 
hacerse con una paz relativa. Tal vez 
fue necesario un cierto protagonismo 
inicial que desembocaría en un 
repliegue a su pura función religiosa. 

Sus relaciones 

con el poder político 

Al presentar su dimisión, el cardenal 
llevaba treinta y siete años de 
episcopado, había presidido diócesis 
tan importantes como Oviedo y Toledo, 
había escrito pastorales que impactaron 
a la opinión pública. Pero creo que se 
puede afirmar que era conocido, sobre 
todo, a causa de sus relaciones con el 
poder, en ocasión de algunos 
sucesos conflictivos, y con motivo de 
su homilía en la iglesia de San Jerónimo. 
Se podrá decir que resulta injusto reducir 
un largo, denso y fructuoso pontificado 
a unos hechos que, a veces, ni siquiera 
eran de índole es-trictamene religiosa; 
pero no me cabe duda de que era así con 
relación al español medio. Además, no 
resulta tan baladí si admitimos que esta 
evolución en las relaciones 
Iglesia-Estado, el despegue de la 
Iglesia de una postura que hoy se llama 
nacional-católica, 

pero que representa una actitud 
pluri-secular de apoyo mutuo, 
constituye uno de los acontecimientos 
más significativos de este siglo. 

Siendo obispo de Solsona, en 1947, 
escribió la pastoral «El pan nuestro 
de cada día» denunciando una realidad 
social injusta y defendiendo a quienes 
no podían defenderse por sí mismos. La 
reacción negativa fue inmediata; dijeron 
públicamente que se metía en 
cuestiones políticas que no eran de su 
incumbencia, y hasta le llamaron «rojo» 
y «comunista», porque la consideraron 
como un ataque al régimen. Esta 
pastoral se le atragantó a muchos 
políticos, y Tarancón, de hecho, 
permaneció durante dieciocho años 
en la pequeña diócesis catalana a 
pesar de que era considerado como una 
de las personalidades más interesantes 
del episcopado. 

Esto no cambió su talante ni su ac-
titud. Continuó siendo libre, pero no 
polémico, comprensivo con las diversas 
opciones políticas, pero sin convertirse 
en ningún momento en banderín o 
tapadera de ninguna opción. «En más 
de una ocasión —escribe— he tenido 
que atajar el razonamiento de algún 
ministro para decirle: tenga en cuenta 
que el obispo soy yo; usted es el 
ministro. Yo le acepto los razo-
namientos políticos que usted me haga 
y comprendo su posición en defensa 
del Estado y del régimen, pero soy 
yo el que he de señalar y defender la 
postura de la Iglesia ante la proble-
mática actual.» 

Siendo presidente de la Conferencia 
Episcopal y arzobispo de Madrid tuvo 
que afrontar una y otra vez in-
comprensiones y desaires por parte del 
poder político: eran los días, meses y 
años de las homilías multadas, de las 
acusaciones a sacerdotes, de los alla-
namientos de edificios eclesiásticos. 
Fue el momento fronterizo del «caso  



ra vez que el cardenal Tarancón toma 
en solitario la batuta, señala la direc-
ción, marca unos objetivos. Es verdad 
que también en esta ocasión fue fiel 
al sentir y deseo de «u pueblo, mani-
festado de mil maneras a lo largo de 
los años precedentes, pero no cabe duda 
de que la apuesta fue valiente y, en 
cierto sentido, realizada en solitario. 
Me voy a permitir señalar algunos 
párrafos que, en su simplicidad, señalan 
la distancia con la situación anterior y 
los deseos de una nueva relación: 

«La fe cristiana no es una ideología 
política ni puede ser identificada por 
ninguna de ellas, dado que ningún 
sistema social o político puede agotar 
la riqueza del Evangelio ni pertenece a 
la misión de la Iglesia presentar 
opciones o soluciones concretas de 
gobierno en los campos temporales de 
las ciencias sociales, económicas o 
políticas. La Iglesia no patrocina 
ninguna forma ni ideología política, y 
si alguien utiliza su nombre para cubrir 
sus banderías, está usurpándolo 
manifiestamente.» 

«La Iglesia nunca determinará qué 
autoridades deben gobernar, pero sí 
exigirá a todas que estén al servicio 
de la comunidad entera, que respeten 
sin discriminaciones ni privilegios los 
derechos de las personas.» 

«La Iglesia no pide ningún tipo 
de privilegio. Pide que se le reconozca 
la libertad que proclama para todos; 
pide el derecho de predicar el 
Evangelio entero, incluso cuando su 
predicación pueda resultar crítica para 
la sociedad concreta en que se anun-
cia...» 

«Pido para vos acierto y discreción 
para abrir caminos del futuro de la 
patria, para que, de acuerdo con la 
naturaleza humana y la voluntad de 
Dios, las estructuras jurídico-políticas 
ofrezcan a todos los ciudadanos la po- 

sibilidad de participar' libre y activa-
mente en la vida del país...» 

«Pido, finalmente, señor, que nos-
otros, como hombres de Iglesia, y vos, 
como hombre de gobierno, acertemos 
en unas relaciones que respeten la mutua 
autonomía y libertad, sin que ello obste 
nunca para la mutua y fecunda 
colaboración desde los respectivos 
campos.» 

Habitualmente ha sido el Estado 
quien en los diversos países europeos 
ha roto con la Iglesia y ha legislado la 
separación. Aquí fue la Iglesia la que 
se adelantó y pidió, en cierto sentido, 
volver al derecho común. Evidente-
mente, resulta más difícil decidirlo que 
asumirlo y establecer después una praxis 
aceptable. De hecho, tendrán que pasar 
todavía bastantes años antes de que 
consigamos establecer un equilibrio 
estable, libre y liberador, que supere las 
tentaciones perennes: ni 
nacio-nal-catolicismo ni 
nacional-socialismo, ni laicismo ni 
confesionalidad. Una Iglesia libre, 
pues, en un Estado libre, en el que 
jueguen no sólo los partidos, sino las 
diversas fuerzas sociales. «Me he 
convencido —afirma el cardenal—, a lo 
largo de mis experiencias en este campo, 
de que la jerarquía debe dialogar con 
todos, también con los partidos 
políticos, sean de la tendencia que 
fueran, sin vincularse a nadie y sin 
permitir que, incluso con buena in-
tención, la instrumentalicen en favor 
de una tendencia.» Y, más adelante: 
«En la época de transición a la demo-
cracia he tenido contactos con autori-
dades para aclarar que la Iglesia no 
quería tomar partido ni entrar en la 
lucha por el poder y evitar a todo trance 
que se polarizasen las fuerzas políticas 
en torno a la Iglesia, como tantas veces 
ha ocurrido en la historia de nuestra 
patria.» 

Esta actitud puede explicar el re-
chazo del cardenal a respaldar parti- 



dos determinados, aunque defendiesen 
programas cercanos a la Iglesia. Ha-
bía que defender una sociedad fuerte y 
madura en la que fuesen posibles 
diversos cauces de participación. Re-
presentaba un paso más en el largo 
caminar de la Iglesia: primero se apoyó 
en la fuerza del Estado, en el brazo 
secular de monarquías 
confesional-mente católicas. Después, 
a partir de León XIII, favorecerá los 
partidos cristianos que defenderán los 
derechos de la Iglesia, a pesar de que 
esto significaba que unos partidos 
políticos podían identificarse con la 
Iglesia, pero otros agrupaban a quienes 
rechazaban o se sentían rechazados por 
esta Iglesia. Ahora, los cristianos, al 
votar a todos los partidos, que 
procurarían no enfrentarse   con  esta   
Iglesia,   podían defender en los 
diversos espacios políticos lo que les 
exigía su fe. La apuesta era fuerte, el 
peligro de ambigüedad era grande, 
pero no cabe duda de que se adquiría 
una libertad antes desconocida. Claro 
que esto exigía, como contrapartida, 
que los partidos tolerasen en su seno el 
voto de conciencia, y no siempre ha 
sido así. Paradójicamente, la Iglesia 
concedía a sus fieles una libertad que 
muchos partidos no estaban   dispuestos   
a   otorgar   a   los suyos. 

No al integrismo 

Al reflexionar sobre nuestro pasado 
cercano tenemos que preguntarnos qué 
ha cambiado realmente en nuestra 
sociedad eclesiástica más allá de lo es-
candaloso y llamativo, que suele resultar 
marginal. Yo diría que se trata de un 
talante, de un modo de relacionarse 
con la sociedad, de una 
autocom-prensión de la propia 
presencia, nueva y revolucionaria. 

Ha desaparecido esa Iglesia majes- 

tuosa y alejada, formalista, preocupada 
sólo por los -peligros y asechanzas que 
la rodeaban, esa Iglesia monolítica, 
identificada con unas opciones políticas 
contingentes y unos estereotipos de 
pensamiento.'En una palabra: la 
Iglesia que aparece en nuestra historia 
identificada en buena parte con el 
integrismo, ese movimiento y esa 
actitud que, ciertamente, no ha des-
aparecido de nuestro entorno, pero que 
se ha convertido en marginal. 

Y también en esto, tal vez más que 
nada en este aspecto, Tarancón resulta 
paradigmático. Yo me atrevería a decir 
que su formación y su reacción 
espontánea es tradicional y conserva-
dora como la de sus hermanos en el 
episcopado de hace años, pero su ta-
lante y su actitud constituyen un no 
rotundo al integrismo, a la tentación 
maniquea de ver la vida en función de 
buenos y malos, al impulso de ence-
rrarse en sí mismo ante los peligros y 
lo desconocido. 

Al hablar de los cambios de men-
talidad recientemente experimentados, 
escribe: «Al obispo se le critica y se le 
'contesta' aun en su presencia, y tiene 
que ganarse todos los días la confianza 
y el respeto de los sacerdotes y de los 
seglares. Por eso he dicho yo algunas 
veces que ser obispo se está poniendo 
cada día más difícil, aunque, si he de ser 
sincero, resulta más apasionante. Porque 
te sientes continuamente estimulado a 
superarte, a no proceder ni mandar a la 
ligera, a atar todos los cabos para 
merecer la confianza y el ¡respeto.» 
Creo que en este párrafo podemos 
encontrar la clave de una actuación y, 
en resumen, del éxito de su misión: esa 
capacidad de escucha, esa sensibilidad 
para captar y conectar con los problemas 
reales, la decisión de no arrasar el 
pluralismo, sino de aprovecharse de sus 
posibilidades y de intentar encauzarlo 
a pesar 



de sus  dificultades y de la aparente bierno  diocesano,  sus  relaciones   con 
confusión resultante. los  sacerdotes,   su  aceptación  de  un 

Esta actitud explica su actuación en nuevo modelo de seminario. Ha sido, 
la Asamblea Conjunta, sus relaciones al mismo  tiempo, constructor y  ter- 
con el régimen anterior, su aceptación mómetro de una época, artífice y tes- 
de la democracia, su reacción ante la tigo del cambio. 
nueva  Constitución,  su estilo de go- J. M. L. * 

* Vicario de Pastoral Universitaria. Catedrático de la Universidad de Comillas. 


